# اسم الكتاب: هذا رسول الله

المحاتب: الشيخ د. أكرم بركات

الناس الشامير: بيت السراج للثقافة والنشر

الطبعة الثالثة: بيروت ١٤٣٨هـ – ٢٠١٧م

جميع الحقوق محفوظة للمؤلف

# هازارسو المراكبة

النيخ و. أكرم بركات

# بسم الله الرحمن الرحيم

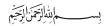


قضايا تلامس حاجة الناس في الفكر والسلوك وتضيء على طريق سعادة الإنسان،

وتوضح برنامجها تناولها الشيخ د. أكرم بركات على منبر مسجد القائم اللله الضاحية الجنوبيّة

لبيروت ثمَّ ألبسها ثوبَ الكلمات المكتوبة بين يديك عسى أن تكون محلاً للقبول.

# المقدَّمة



والحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلقه، وأعزّ بريّته، وسيّد رسله، حبيب قلوبنا، وطبيب نفوسنا، وشفيع ذنوبنا أبي القاسم محمّد وآله الطيّبين، وصحبه المنتجبين.

إنها عشر كلمات حاولت فيها مقاربة شخصية خاتم الأنبياء في من جوانب عديدة، وأبعاد متنوّعة، تلامس حاجات المسلم في عصرنا، كنت قد ألقيتها في مناسبات تحوم حول شخصية الحبيب المصطفى في على منبر مسجد حفيده القائم ، جمعتها في هذا الكتاب بغية تعميم الفائدة، وقدّمت لها موجزًا عن السيرة الذاتية

لحضرته الشريفة على الله المولى تعالى أن يجعل ذلك محلاً لقبوله، وذخرًا يوم القيامة.

أكرم بركات مسجد القائم ﷺ- بيروت ١٤٣٥هـ- ٢٠١٤م



# محمَّد بن عبد الله 🏨

#### ـ السيرة المختصرة ـ

#### ١ - والداه

أبوه: عبد الله بن عبد المطّلب بن هاشم، توفّي فيما كان محمّد على طفلاً صغيرًا، وقيل: كان على حملاً.

أمِّه: آمنة بنت وهب بن عبد الله.

#### ٢- ولادته

وُلد النبيّ محمّد على في العام الذي غزا فيه أبرهة مكّة لهدم الكعبة، وهو المعروف بعام الفيل الموافق لسنة ٥٧٠م – كما جاء في أكثر الروايات –.

#### ٣- نشأته

أرسله جدّه عبد المطّلب - كما هي عادة الأشراف - إلى

بادية بني سعد ليرضع هناك من حليمة السعدية التي رأت البركة في حياتها أثناء وجوده على معها. وحينما أكمل العامين رجعت به حليمة إلى أمّه آمنة، طالبة منها أن يرجع محمّد عمها إلى البادية محتجّة بوباء حلّ بمكّة، وهكذا بقي محمّد عند حليمة حتّى العام الخامس من عمره الشريف، حيث رجع إلى مكّة ليكفله جدّه عبد المطلب، ويغمره بعطفه وحنانه، لا سيّما بعد فقد أمّه حينما بلغ ستّ سنوات من عمره.

وفي السنة الثامنة من عمره توفّي جدّه عبد المطلب، فكفله عمّه أبو طالب الذي عوَّض برعايته وعطفه وحنانه عليه ما افتقده عليه بموت أبيه وأمّه وجدّه.

# ٤- زواجه من خديجة

بلغ النبيّ محمّد الله الخامسة والعشرين من العمر، وذاع ذكره الحَسن، لا سيّما صدقه وأمانته وخُلُقه الذي دخل مسامع خديجة بنت خويلد، وكانت من أفضل نساء مكّة في خَلْقها وخُلُقها ومواهبها إضافة لثرائها، فأرسلت محمّدًا الله في تجارة لها إلى الشام، وبعد عودته، وقد

سبقته أخباره المحبّبة، أرسلت إليه من يدعوه إلى الزواج منها، فرحّب بهذه البادرة، فتمّ الزواج المبارك الذي بقيت فيه السيّدة خديجة خير سند للنبيّ في حياته.

#### ٥- بعثته

كان النبيّ محمّد على قبل نبوّته على شريعة خليل الله إبراهيم عُلايتً لِهُ ، لم ينحن رأسه، ولم يخشع قلبه لغير الله. وكان على الله المرحلة، ولأعوام عديدة، يذهب في شهر رمضان إلى غار حراء، يقيم فيه الشهر بكامله مكتفيًا بالقليل من الطعام والشراب تحمله إليه زوجُه خديجة، متفرِّغًا للتأمِّل والتفكِّر والاختلاء بالله تعالى. وحينما بلغ الأربعين من العمر، وبينما هو في غار حراء نزل إليه الملك جبرئيل يُعلمه بأنّ الله تعالى اجتباه رسولاً له، تاليًا عليه أوِّل آيات القرآن الكريم: ﴿ٱقْرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَٰنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ألَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة العلق، الآيات ١-٥.

#### ٦- بداية دعوته

كان أوّل المصدّقين بدعوة النبيّ محمّد في زوجته خديجة، وابن عمّه عليّ بن أبي طالب الذي كان يعيش في كنفه. وبقي النبيّ محمّد في يدعو إلى دين الإسلام مستترًا لمدّة ثلاث سنين، فآمن به عدد قليل تستّروا في إسلامهم حتّى لا يتعرّضوا للعذاب والتنكيل.

#### ٧- دعوة الأقربين

بعد تلك السنوات الثلاث طلب الله عز وجل منه أن يعلن دعوته إلى الإسلام بدءًا بعشيرته الأقربين بقوله تعالى: ﴿وَأُنذِرُ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقُرِينِ ﴾(١)، فدعا النبيّ الأقربين من عشيرته إلى طعام، وكانوا حوالي أربعين رجلاً، وبعد تناول الطعام قال لهم النبيّ الله: «ما أعلم إنسانًا في العرب جاء قومه بمثل ما جئتكم به، لقد جئتكم بخير الدنيا والآخرة، وقد أمرنى ربّى أن أدعوكم

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ٢١٤.

إليه، فأيّكم يؤازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي، ووصيّ، وخليفتي فيكم من بعدي، (۱) ، فأحجم القوم إلاّ عليّ عَلَيْ ، فقام وهو أحدثهم سنًّا، وقال: أنا يا نبيّ الله، كرّر النبيّ المقالة، وتكرّر انفراد عليّ عَلَيْ المعالة، وتكرّر انفراد عليّ عَلَيْ المعالة بالجواب. فقال الله : «إنّ هذا أخي ووصيّ وخليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطبعوا، (۱) ، فقام القوم يستهزئون.

#### ٨- الدعوة العامّة

بعد ذلك أنزل الله تعالى على نبيّه الإذن بالدعوة العامّة بقوله عزّ وجلّ: ﴿فَاصَدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضُ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ بقوله عزّ وجلّ: ﴿فَاصَدَعُ بِمَا تُؤُمَرُ وَأَعْرِضُ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ (٢)، فصعد النبيّ على الصفا، ودعا الناس إلى دين الله تعالى.

ومع بدء الدعوة العلنيّة بدأ التعذيب والتنكيل بالمسلمين، إلى أن أذن الله عزّ وجلّ بأنّ يهاجر قسم من المسلمين إلى

المنقي الهندي، علاء الدين، كنز العمال، (لا،ط)، بيروت، مؤسّسة الرسالة، ١٤٠٩هـ، ١٣٣، ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآيتان: ٩٤ ـ ٩٥.

الحبشة حيث أكرمهم مُلِكها، وأمّن لهم الإقامة في رعايته وحمايته. وبعد فترة رجع المسلمون إلى مكّة، فوجدوا أنّ قريشًا ما زالت على موقفها من المسلمين، فهاجروا مع غيرهم الهجرة الثانية إلى الحبشة.

أمّا من بقي من المسلمين في مكّة، فقد حاصرهم مشركوها في شعب أبي طالب ثلاث سنين، منعوا عنهم كلّ تموين وإمداد بعد أن تعاهدوا على محاربة النبيّ محمّد ومن آمن معه، وخطّوا ذلك في كتاب علّقوه داخل الكعبة، فأرسل الله حشرة أكلت ذلك الكتاب إلاّ كلمتين منه هما: «باسمك اللهم»، ممّا أدّى إلى فشل أسلوب المقاطعة.

# ٩- بيعة العقبة الأولى

في السنة الحادية عشرة من بدء الدعوة الإسلامية جاء ستة نفر من الخزرج إلى مكة، والتقوا برسول الله الذي دعاهم إلى الإسلام، فأجابوه وأسلموا، ثمّ رجعوا إلى «يثرب» يبشّرون بالدين الجديد، ثمّ بعد ذلك قدم وفد من الأنصار مؤلّف من اثنى عشر رجلاً، والتقوا برسول

الله في العقبة، وبايعوه على أن لا يشركوا بالله شيئًا، ولا يسرقوا، ولا يزنوا، ولا يقتلوا أولادهم، ولا يأتوا ببهتان يفترونه، ولا يعصوا رسول الله في. وسُمّيت هذه البيعة ببيعة العقبة الأولى.

وبَعَثَ رسول الله على معهم إلى «يثرب» مصعب بن عمير، وأمره أن يقرئهم القرآن، ويعلّمهم الإسلام، ويفقّههم في الدين.

#### ١٠ - بيعة العقبة الثانية

وفي السنة اللّاحقة قدم وفد من «يثرب» ممّن أسلموا، كانوا ثلاثة وسبعين رجلاً وامرأتين، فبايعوا رسول الله في العقبة، وسمّيت ببيعة العقبة الثانية.

#### ١٢ - معجزة الإسراء

وفي أجواء الضغط الكبير على رسول الله الله الله الله الله الله تعالى نبيّه محمّدًا الله بمعجزة الرحلة الإلهيّة التي أطلع الله تعالى فيها نبيّه على منزلته وعظمته وكثير من الكرامات الإلهيّة، وهي التي

أنزل الله فيها قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِيّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَىٰ اللهِ فَيها قُولِه بَعْبُدِهِ عَلَيْ اللهِ مِن ٱلْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ ولِنُرِيَهُ ومِنْ ءَايَتِنَأَ إِنَّهُ وهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (١).

#### ١٣ - الهجرة من مكة

وبعد أن اكتشف المشركون أنّ عليًّا هو من كان يبيت في فراش رسول الله هُ ، راحوا يقتفون أثر النبيّ هؤ إلى أن وصلوا إلى غار رثور الذي كان هؤ قد لجأ إليه مع صاحبه أبي بكر، إلاّ أنّ المشيئة الإلهيّة أبت إلاّ حماية رسول الله هؤ من خلال الإيحاء إلى عنكبوت، فنسجت

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١.

خيوطها على باب الغار، وإلى حمامتين برِّيَّتين أقامتا عند باب ذلك الغار، فلمّا رأى المشركون ذلك رجعوا خائبين.

#### ١٤ - في قبا

وصل النبي الله إلى بلدة «قبا» قرب مدينة «يثرب»، وأقام فيها رافضًا دخول المدينة إلا بعد أن يقدم علي بن أبى طالب عَلَيَكُم مع الفواطم(١) من مكّة.

#### ١٥ - في المدينة

بعد قدوم الإمام عليّ عَلَيْ والفواطم دخل رسول الله الله المدينة تاركًا راحلته تسير به إلى أن انتهت إلى بقعة بركت عندها، فأمر رسول الله الله الله المدينة عقول إلى في تلك البقعة سُمّي بمسجد النبيّ الذي تحوّل إلى مكان للصلاة والتفقّه في الدين، والتخطيط لأمور الأمّة، والحكم والقضاء بين الناس، وملجاً للفقراء والمساكين.

<sup>(</sup>۱) هنّ فاطمة بنت رسول الله هي، وفاطمة بنت أسد بن هاشم، وفاطمة بنت الزبير بن عبد المطّلب، وفاطمة بنت حمزة.

#### ١٦- المؤاخاة بين المسلمين

آخى النبي في المدينة «يثرب» بين المهاجرين الذين قدموا معه والأنصار من أهل المدينة، بأن أمر كلّ أنصاري أن يتخذ له أخًا من المهاجرين، أما هو فقد اتخذ عليّ بن أبي طالب أخًا له، وخاطبه بقوله: «أنت أخي في الدنيا والآخرة» (١).

#### ١٧ - الوثيقة الوطنيّة

سعى النبي الله التحقيق الوحدة بين جميع سكان المدينة من المسلمين والمشركين وأهل الكتاب من اليهود، ليجنب المسلمين الأخطار الداخلية، وبالتالي ليتفرّغ لمواجهة خطر مشركي قريش، فنتج من ذلك توقيع معاهدة صداقة وتحالف بين المسلمين وغيرهم من أهل المدينة.

# ١٨ - حروب النبيّ ﷺ

خاض النبيّ ﷺ في المدينة حروبًا عديدة، حصل

الترمذي، محمد، سنن الترمذي، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف، (لا، ط)،
 بيروت، دار الفكر، ۱۹۸۳م، ج٥، ص ٢٠٠٠.

بعضها بسبب عداوة مشركي مكّة، وكذلك مشركين آخرين من العرب، وحدث بعضها بسبب انقلاب اليهود على المواثيق، وبعضها الآخر مقابل الروم، وقد أُحصيت حروبه بـ ٧٤ حربًا، خاض منها ٤٧ غزوة بنفسه، وأرسل ٤٧ سريَّة أخرى.

#### من أبرز تلك الحروب:

#### أ- معركة بدر

في السنة الثانية للهجرة، وبعد اعتراض المسلمين لقافلة قريشية بقيادة أبي سفيان، قدمت قريش متجهّزة للحرب بـ ٩٥٠ مقاتلاً مقابل ٣١٣ مقاتلاً من المسلمين، وكانت نتيجة المعركة انتصار المسلمين نصرًا مدوّيًا هزّ معنويات المشركين من قريش، ورفع عاليًا معنويات المسلمين الذين لمسوا المدد الإلهيّ في تلك المعركة.

ب- معركة أُحُد

بعد هزيمة المشركين في «بدر» حشدت قريش منها

ومن غيرها من الأعراب جيشًا مؤلّفًا من حوالى ثلاثة آلاف مقاتل، ونزلوا في سفح جبل على خمسة أميال من المدينة، فخرج إليهم رسول الله في ألف من المقاتلين، وكادت المعركة تنتهي بنصر المسلمين، لولا معصية فريق من المسلمين بالبقاء في ناحية الجبل طمعًا بالغنائم، وقد استُشهد في هذه المعركة حمزة عمّ النبيّ في ومصعب بن عمير، وأنجى الله تعالى نبيّه بحماية الإمام عليّ عين في فريات نفر قليل من المسلمين.

# ج- معركة الخندق

بعد هزيمة المسلمين في «أُحد» حقّق النبيّ التصارات كبيرة في عدّة غزوات، إلى أن حلّت السنة الخامسة للهجرة، ففيها اتّفقت قريش وجماعة من الأعراب واليهود على غزو النبيّ محمّد في المدينة. واستطاعوا جمع أكثر من عشرة آلاف مقاتل بهدف دخول المدينة، فأمر النبيّ في المسلمين، بإشارة من سلمان

الفارسيّ، أن يحفروا خندقًا كبيرًا من الجهة التي يمكن للمشركين أن يدخلوا منها، وكان عدد مقاتلي المسلمين ثلاثة آلاف.

ورغم وصف الله تعالى لحال المسلمين بقوله: ﴿وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبُصَٰرُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَاجِرَ ﴾ (١)، فقد أنزل الله تعالى نصره على المسلمين بعد أمور ثلاثة:

- ١- قتل الإمام علي بن أبي طالب عَلَيتُهُ لعمر بن ودّ
   العامريّ الذي استطاع القفز بفرسه فوق الخندق.
- ٣- إرسال الله تعالى عواصف أرعبت المشركين وطيّرت خيامهم.
  - د- معركة خيبر
- بعد المؤامرات المتتالية من اليهود، قرّر النبيّ ﷺ

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ١٠.

غزوهم في «خيبر»، فخرج من المدينة في آلف وستمائة من المسلمين، وبقي القتال أيامًا، وكان النبيّ يولّي الراية كلّ يوم لرجل من أصحابه، فأولى أبا بكر برايته، فرجع بدون أن يصنع شيئًا، ثمّ أعطى في اليوم الثاني رايته عمر بن الخطّاب، فكان نصيبه نصيب صاحبه، وهكذا إلى أن قال النبيّ في للمسلمين: «والله لأعطينَ الراية غدًا رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله»(۱) فرجا كلّ مسلم أن يكون صاحب الراية.

وفي اليوم التالي استدعى النبي علي بن أبي طالب علي النبي الله المد العين، فمسح النبي الله بيده الكريمة على عينه، فبرئ من ساعتها، وأعطاه الراية، فانطلق الإمام علي عليه الله وقتل قائدهم «مرحباً»، فولَّى اليهود منهزمين داخل الحصن، وعنده اتّقى الإمام

<sup>(</sup>۱) الكليني، محمّد، الكافي، تحقيق علي أكبر الغفاري، (لا، ط)، بيروت، دار الأضواء، ١٩٨٥م، ج٨، ص ٢٥١. الحاكم النيسابوريّ، أبو عبد الله، المستدرك، تحقيق يوسف المرعشلي، (لا، ط)، بيروت، دار المعرفة، (لا، ت)، ج٢، ص ١٣٢.

علي علي على الأرض، فوقع الترس على الأرض، فتناول بابًا كان عند الحصن، وجعله مكان الترس، فلم يزل بيده وهو يقاتل حتى رماه فوق خندق، وجعله فنطرة، واجتاز المسلمون عليه إلى داخل أبنية الحصن، وكان النصر المؤزّر.

#### ١٩ - صلح الحديبية

في السنة السادسة من الهجرة قرّر النبيّ أن يذهب مع المسلمين لزيارة بيت الله الحرام في مكّة، في رحلة سلميّة، فخرج مع ألف وأربعمائة من المهاجرين والأنصار، وقيل: أكثر من ذلك، باتّجاه مكّة.

وصل النبيّ في وأصحابه إلى «ثنية المراد» مهبط «الحديبيّة» من أسفل مكّة، فمنعتهم قريش بإصرار عن دخول مكّة، وبعد قدوم العديد من الوفود إلى رسول الله في يُبلغونه موقف قريش الحازم تمّ التوصّل إلى اتّفاق قبِله النبيّ في ومن أهمّ بنود هذا الاتّفاق رجوع النبيّ بمن معه ذلك العام، على أن يأتي في العام الذي يليه بمن معه ذلك العام، على أن يأتي في العام الذي يليه

مكّة بمن معه من المسلمين، ويخرج منها أهلها، ويبقى فيها النبيّ شُكْ ثلاثة أيّام بدون سلاح غير السيوف في أغمادها، وأنّ من أحبّ من المشركين أن يدخل في عهد محمّد شُكَ كان له ذلك، ومن أحبّ أن يدخل مع المشركين فله ذلك أيضًا، من غير حرج من أحد الطرفين.

وكان من نتائج هذا الاتفاق أنّه دخل في الإسلام في السنتين الله حقتين له أكثر ممّن كان على الإسلام قبلهما، أي أكثر من تسع عشرة سنة.

# ۲۰ - فتح مكة

خرقت قريش وبعض حلفائها المعاهدة مع النبيّ هُ، فقتل بنو بكر في السنة الثامنة للهجرة عشرين رجلاً من خُزاعة الذين دخلوا في عهد النبيّ محمّد هُ، فجهّز النبيّ هُ جيشًا من عشرة آلاف مقاتل ودخل مكّة رافعًا شعارات سامية منها: «اليوم يوم الرحمة»(١) ومنها «من

<sup>(</sup>۱) المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، تصحيح محمّد مهدي الخرساني، (لا، ط)، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ۱۲۹٦هـ، ج۲۱، ص ۱۰۹.

# أثقى سلاحه فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن $^{(1)}$ .

واستسلم المشركون بعد أن قاوم بعضهم قليلاً، ودخل النبي هذا الكعبة، وكسّر أصنامها، وهو يقول: ﴿جَآءَ النبيّ هُ الكعبة، وكسّر أصنامها، وهو يقول: ﴿جَآءَ وُزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ إِنَّ ٱلْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾(٢) وخطب هي المكيّين قائلاً: «اذهبوا، فأنتم الطلقاء»(٢) وكان فتح مكّة ممهّدًا لدخول الناس في الإسلام أفواجًا أفواجًا، وهذا ما سطّره القرآن الكريم في قوله تعالى الذي أنزله على نبيّه هي: ﴿إِذَا جَآءَ نَصُرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفُواجًا ۞ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱستَغْفِرَهُ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفُواجًا ۞ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱستَغْفِرَهُ إِنَّهُ وَٱلْمُتَحُ ۞ كَانَ تَوَّابًا ﴾(٤).

## ٢١- الدعوة النبويّة إلى خارج الحجاز

بعد أن اطمأنّ النبيّ الله إلى سير الدعوة إلى الإسلام في شبه الجزيرة اتّجه إلى ما وراءها، فأرسل رسالات

<sup>(</sup>۱) الطوسي، محمّد، الخلاف، تحقيق جماعة من المحققين، (لا،ط)، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، ۱٤٠٧هـ، ج٥، ص ٥٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمّد، الكافي، ج٣، ص٥١٣.

 <sup>(</sup>٤) سورة النصر، الآيات ١-٣.

الدعوة إلى الإسلام إلى هرقل ملك الروم، وكسرى ملك فارس، وعامله في بلاد اليمن، والمقوقس في مصر، والنجاشيّ في الحبشة.

## ٢٢ - حجُّة الوداع

في السنة العاشرة للهجرة حجّ رسول الله ﷺ في حشد عظيم أحصاه بعضهم بما يزيد على مئة ألف، وأثناء عودته خطب في غدير خمّ قائلاً للمسلمين: «أيّها النّاس، إِنَّ اللَّهُ مُولَاي، وأنا مُولَى المؤمنين، وأنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فمن كنت مولاه، فعلى مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، ثمّ قال ﷺ: أيّها النَّاس، إنّي فرْطُكم، وأنتم واردون عليّ الحوض...وإنّي سائلكم حين تردون عليَّ عن الثقلين، فانظروا كيف تخلفونني فيهما، الثقل الأكبر: كتاب الله...فتمسَّكوا به ولا تضلُّوا ولا تبدُّلوا، وعترتي أهل بيتي، وإنَّه قد نبَّأني اللطيف الخبير أنَّهما لن يفترقا حتَّى يردا عليَّ الحوضِ (١٠).

<sup>(</sup>١) المتّقي الهندي، علاء الدين، كنز العمال، ج٥، ص ٢٩٠.

# ٢٣ - رحيل رسول الله 🏥

في ٢٨ صفر التالي لحجَّة الوداع، وفيما كان الإمام علي علي علي الله الله الله الله الله عليه التحل خاتم الأنبياء الله الله عليه حين ولا وحين ارتحل ويوم يُبعث حيًّا.



# محمّد 🌦 الشعيرة

قال الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ ۗ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَنَبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوى ٱلْقُلُوبِ﴾ (١).

إنّ شعائر الله هي الأعلام الظاهرة الرابطة بالله تعالى، كالصفا والمروة اللّتين قال الله تعالى فيهما: ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴿ اللّه تعالى الله عَلَمك وشعرفك (٢). وقد اعتبر الله تعالى أنّ تعظيم الشعيرة الظاهرة مدخلاً لتقوى الأنفس والقلوب الباطنة.

<sup>(</sup>١) سورة الحجّ، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الصدوق، محمّد، المقنّع، (لا،ط)، مؤسّسة الإمام الهادي، ١٤١٥هـ، ص ٢٥٥.

ومن هذه المواضع:

# ١ - محمّد ﷺ في القرآن

تكرّر ذكر اسم رسول الله محمّد في القرآن الكريم أربع مرّات (١)، في إحداها سمّيت السورة المتضمّنة اسمه الشريف سورة محمّد في .

## ٢- محمّد ﷺ في الأذان والإقامة

## ٣- محمّد ﷺ في الصلاة

تنبيهًا إلى سرّ محمّد ﷺ شرّع الله تعالى في الصلاة الشهادة أمام الله تعالى بعبوديّة محمّد ﷺ ورسوليّته

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٤٤. سورة الأحزاب، الآية: ٤٠. سورة محمّد، الآية: ٢. سورة الفّتح، الآية: ٢.

بقول المصلّي: «أشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله». كما أنَّ اللّافت هو تشريع الله تعالى زيارة رسول الله هُ بقول المصلّي: «السلام عليك أيّها النبيّ ورحمة الله وبركاته»، مع أنّ مقام الصلاة هو التوجه إلى الله تعالى.

#### ٤ - الصلاة على محمّد على

دعانا الله تعالى أن نصلي على النبيّ محمّد على في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَنْبِكَتَهُۥ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾(١).

وقد كثرت الرواية الحاثة على الصلاة على محمد وآل محمد، فعن الإمام الصادق على الله الله على محمد والله عن الإمام الصادق على الله على محمد والله، ثم يسأل عزوجل حاجة، فليبدأ بالصلاة على محمد وآل محمد؛ فإن الله عزوجل أكرم من أن يقبل الطرفين ويدع الوسط؛ إذ كانت الصلاة على محمد وآل محمد لا تحجب عنه»(٢).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) الكلينيّ، محمّد، الكافي، ج٢، ص ٤٩٤.

وعن الإمام الرضاع السلام الم يقدر على ما يكفّر به ذنوبه، فليكثر من الصلاة على محمّد وآل محمّد؛ فإنّها تهدم الذنوب هدماً (().

وعن الإمام أبي جعفر عَلَيْكَلِرُ: «ما من شيء يُعبد الله به يوم الجمعة أحبّ إليّ من الصلاة على محمّد وآل محمّد» (٢).

وعن الإمام الباقر أو الصادق على المحمّد وأهل في الميزان يوم القيامة الصلاة على محمّد وأهل بيته» (٢).

# ٥- تسمية الأبناء باسم محمّد على:

شرّع الإسلام استحباب تسمية الصبيان باسم محمّد عن ورد عن رسول الله عن «مَنْ وُلد له

<sup>(</sup>۱) البحرانيّ، يوسف، الحدائق الناضرة، تحقيق محمّد تقي الإيروانيّ، (لا،ط)، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، (لا،ت)، ج٨، ص ٤٧١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج١٠، ص١٩٧.

<sup>(</sup>٣) الحرّ العامليّ، محمّد، وسائل الشيعة، تحقيق ونشر مؤسّسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، ط٢، قم، ١٤١٤ هـ، ج٤، ص ١٢١٤.

ثلاثة بنين ولم يسم أحدهم محمداً فقد جفاني (۱). وعن الإمام الصادق عَلَيْ الله ولا يولد لنا مولود إلا سمّيناه محمداً، فإذا مضى سبعة أيام، فإذا شئنا غيّرنا، وإلّا تركنا (۱).

وعن رسول الله ﷺ: «بورك لبيت فيه محمّد، ومجلس فيه محمّد، ورفقة فيها محمّد»<sup>(۲)</sup>.

عن الإمام الرضاعُ الله الله الفقر بيتاً فيه السم محمّد (٤).

وعن أبي جعفر عَلَيْتُلَا: «إنّ الشيطان إذا سمع منادياً ينادي يا محمّد، يا عليّ، ذاب كما يذوب الرصاص»(٥).

٦- عدم مسّ اسم محمّد 🌦 من دون طهارة

احتاط الفقهاء بمسّ اسم محمّد الله بدون طهارة باعتبار القداسة التي تنتقل من المعنى إلى الحبر والمداد،

<sup>(</sup>١) المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج١٠١، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١٣١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ج١٦، ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ج١٠١، ص١٣١.

<sup>(</sup>٥) الكلينيّ، محمّد، الكافي، ج٦، ص٢٠.

فكان اسم محمّد على صنو القرآن لا يمسّه إلّا المطهرون. بهذه الخطوات التي واكبها الله تعالى في مخطَّطه لمسيرة البشريّة عصم محمّداً على من الزوال، بل عصمه من التشويه رغم كل المحاولات الهادفة إلى ذلك. وإلى هذا أشار قوله عزّ وجلّ:

(إِنَّا فَتَحُنَا لَكَ فَتُحَا مُّبِينًا ۞ لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ (١). فالفتح هو فتح العقول والقلوب على كمال محمّد ... ومغفرة الذنب المتقدّم هو رفعٌ لدعاية مشركي مكّة ومن سار معهم. ومغفرة الذنب المتأخّر هي دفعٌ لدعايات التشويه في مستقبل الإسلام أن تطال من طُهره، ونقائه، ودوره (٢). حاولوا في القرن الإسلاميّ الأوّل أن يقضوا على محمّد ... الرسالة، فكانت عاشوراء لتحفظ محمّد ورسالته. وحاولوا بعد ذلك، وما زالوا يحاولون أن يشوّهوا ورسالته.

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>٢) أنظر: بركات، أكرم، برقيّة الحسين عَلَيَّ ، ط٢، بيروت، بيت السراج، ٢٠١١م، ص ١١-٢٠.

من صورة النبيّ محمّد على تارة عبر آيات شيطانيّة بريطانيّة، وتارة عبر رسوم هولنديّة وغير هولنديّة، وتارة أخرى عبر منع المآذن السويسريّة التي تصدع باسمه المبارك، ولكن مع كلّ ذلك بقي وسيبقى محمّد على المبارك، ولكن مع كلّ ذلك بقي وسيبقى محمّد



# محمّد 🚵 الحبيب

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَيَجُعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَٰنُ وُدَّا ﴾(١).

## فطرة الإنجذاب نحو الكمال

خلق الله الإنسان لأجل أن يتكامل، لذا غرس في قلبه حبّ الكمال والإنجذاب إليه؛ ليدفعه ذلك أن يخطو في اتّجاه الكمال المطلق؛ ليحقّق أفضل قدر من الكمال. لذا ترى الإنسان يحبّ الجمال والشجاعة والعلم والصدق والوفاء؛ لأنّ هذه الصفات كلّها هي كمالاتُ تجعله يحبّ من اتّصف بها، فيحبّ الجميل والشجاع والعالم والصادق والوفيّ.

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٩٦.

# الحبّ أمر غير اختياريّ

إن أشرت لك نحو شخص لا تعرفه، وقلت لك: عليك أن تحبّه. هل تستطيع ذلك؟

إنّ التأمّل في هذا الأمر، وفي أمثلة الحبّ المتقدّمة، يوضِّح أنّ الحبّ ليس أمراً اختياريّاً يفعله الإنسان ساعة يشاء، بل هو أمر قهريّ ينطلق من القلب، إلاّ أنّ له أسباباً تقرّبه من الاختيار، ألا وهي الكمالات، فالجمال والشجاعة والعلم والصدق والوفاء حينما توجد في شخص ما، فإنّ الإنسان بفطرته ينجذب قلبه إليه.

## تعريف الحبّ

من هنا صحّ تعريف الحبّ بأنّه انجذاب القلب بسبب كمال يلاحظه المحبّ في المحبوب.

#### معيار الحبّ الصحيح

إنّ هذا التعريف للحبّ لا يعني أنّ كلّ حبِّ ينطلق من قلب إنسانِ يعني انجذابه نحو كمالِ حقيقيِّ، فقد يتوهّم

الإنسان ما ليس بكمال كمالاً، فينجذب قلبه إلى صاحبه، كحال الذين يتعاطون المخدِّرات والخمر وما شاكل ذلك، بظنهم إنها كمالات، لذا أراد الله تعالى أن يُرشد إلى معيار الحبِّ الحقيقيّ، ألا وهو الكمال المطلق، وهو الله تعالى، ويليه ما وقع على طريق كماله.

وبرحمة الله تعالى زرع حبّه في القلوب ليكون معياراً للكمال الحقيقي، قال تعالى: ﴿حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ وَ فِي قُلُوبِكُمُ ﴾(١).

قال الشاعر وهو يتحدَّث عن حبّه للكمال المطلق: يقولون لي: بالله، هـلْ أنتَ عاشقٌ؟ فقلتُ: وهل يوماً خلَوْتُ من العشقِ؟ شربتُ بكأسِ الحبِّ في المهدِ شَربةً حلاوتُها حتّى القيامة في حَلْقي (٢)

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) الفتال النيسابوري، محمّد، روضة الواعظين، (لا،ط)، قم، (لا،ت)، ص ٤١٨.

إنّه الحبّ الذي يبقى بدون نفاد، وكما يقول الشاعر: شيربتُ الحبّ كأسباً بعدَ كأسن في ما نفد السنيرابُ ولا رويت ثُ(١)

## كيف نحبّ الله؟

كيف نصل إلى مرحلة الحبّ والعشق الواردة في الأبيات السابقة في علاقتنا بالله تعالى؟ لا سيّما أنّ الحبّ هو غير اختياري، فكيف يتفاوت الناس في حبّهم لله تعالى؟

والجواب: صحيحٌ أنّ الحبّ غير اختياريّ، إلاّ أنّ النظر والالتفات والتأمّل إلى الكمالات تجذب قلب الإنسان، من هنا أرشدنا الإسلام إلى أن نذكر صفات الله تعالى، وهي صفات كمال تجذب العبد حبّاً لربّه.

إنّها الصفات التي جذبت الإمام الحسين عَلَيْكُ الْكُربِلاء، ليقول في آخر كلماته حينما كثرت عليه أعداؤه:

<sup>(</sup>۱) الداماد، محمّد، اثنا عشر رسالة، طبعة حجرية، (لا،ن)، (لا،ت)، ج۱، ص۷.

«اللهم أنت متعالي المكان، عظيم الجبروت، شديد المحال، غني عن الخلائق، عريض الكبرياء، قادرٌ على ما تشاء، قريبُ الرحمة، صادقُ الوعد، سابغُ النعمة، حسَنُ البلاء، قريبُ إذا دُعيت، محيطٌ بما خلقت...»(١).

إنّها الصفات التي سار في دربها الإمام زين العابدين عَلَيْ فقال في مناجاة المحبّين: «إلهي من ذا الذي ذاق حلاوة محبّتك فرام منك بدلاً، ومن ذا الذي أنس بقربك فابتغى عنك حولاً» (٢).

إنّ مناجاة الله عزّ وجلّ بذكر كمالاته تجذب قلب المؤمن نحو الله تعالى حبّاً لا ينبغي أن يسبق أو يتقدّم عليه حبُّ أيّ أحد.

### المعيار الإنساني للحبّ الصحيح

على قاعدة أنّ معيار الحبّ الصحيح هو الكمال المطلق،

<sup>(</sup>١) المجلسى، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٩٨، ص ٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) الإمام زين العابدين، الصحيفة السجادية، تحقيق الأبطحي، قم، مؤسسة الإمام المهدي، ١٤١١هـ، ص٤١٣.

ويليه الأقرب إلى كماله، فإنّ حبّ غير الله لا بدّ أن يكون في الله عزّ وجلّ، وهذا ما أرشدت إليه العديد من الأحاديث الشريفة، فعن النبيّ هي «إنّ أوثق عرى الإيمان الحبّ في الله والبغض في الله»(١).

وعلى قاعدة الحبّ في الله، فإنّ الحبّ الأوّل في الله لا بدّ أن يكون حبّ أكملِ الخَلْقِ عند الله تعالى، لذا ورد عن الرسول الأكرم على: «لا يؤمن أحدكم حتّى يكون الله ورسوله أحبّ إليه ممّا سواهما» (٢).

ولأجل هذا رحم الله الناس، وجعل لرسول الله هذه من خلال صفاته الكماليّة ودّاً عند أهل الإيمان، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ سَيَجُعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحُمَنُ وُدًا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٢٧، ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) الشهيد الثاني، علي، مسكن الفؤاد، تحقيق ونشر مؤسّسة آل البيت المُنَّلِّ، قم، ١٤٠٧هـ، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآية: ٩٦.

## قصّة ثوبان

لقد ظهر هذا الحبِّ على أهل الإيمان الذين صَفَتُ قلوبهم، فتوجّهت في الله تعالى نحو كمال النبيّ المصطفى الله الله الله الله الله الله الله السحابي «ثوبان» كان شديد الحبّ لرسول الله ﷺ، قليل الصبر عنه، فأتاه ذات يوم، وقد تغيّر لونه، ونحل جسمه، فقال ﷺ: «يا ثوبان، ما غير لونك»؟ فقال: يا رسول الله، ما بي من مرض ولا وجع، غير أنّى إذا لم أرك اشتقت إليك حتّى ألقاك، ثمّ ذكرت الآخرة، فأخاف أن لا أراك هناك؛ لأنّي عرفت أنّك ترفع مع النبيّين، وإنّي إن أدخلتُ الجنّة كنتُ في منزلة أدنى من منزلتك، وإن لم أدخل الجنّة، فلا أجسب أن أراكِ أبدا، فتزلت الآية: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَٰئِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبيَّنَ وَٱلصِّدِّيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أَوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ﴿(١).

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٦٩.

ثمّ قال ﷺ: «والذي نفسي بيده لا يؤمننَ عبد حتّى أكون أحبّ إليه من نفسه وأبويه وأهله ووُلده والناس أجمعين» (١).

## قصة أبي رافع

عن أبي رافع قال: دخلت على رسول الله وهو نائم، أو يوحى إليه، وإذا حيّة في جانب البيت، فكرهت أن أقتلها فأوقظه، فاضطجعت بينه في وبين الحيّة، حتى إن كان منها سوء يكون إليّ دونه (٢).

## حب آل الرسول عليه

وعلى القاعدة نفسها، فإنّ الحبّ الحقيقيّ في الله تعالى لا بدّ أن يتوجّه لأفضل الخلق بعد رسول الله ، من هنا كان رسول الله على يؤكّد ربط حبّه بحبّ أهل بيته عَلَيّ الله فعنه على وأهل بيتى، كنّا نحن وهو كهاتين –

<sup>(</sup>۱) المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج۲۲، ص۸۷–۸۸.

<sup>(</sup>٢) الميرزا النوري، خاتمة المستدرك، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت ﷺ، ط١، قم، ١٤١٦، ج٢، ص١٦٥.

وأشار بالسبابة والوسطى»(١).

وعنه هي وهـ و يشير إلـ الإمـامـين الحسن والحسين عِلَيْكُ «من أحبني وأحبّ هذين وأحبّ أباهما وأمّهما كان معى في درجتي يوم القيامة»(٢).

وقد كثرت الأحاديث في ربط حبّه الله الله الله عليه حتى أصبح حبّ أهل البيت عليه ضرورة من ضروريات الدين، ممّا جعل أئمّة المذاهب يتبارون في التعبير عن حبّهم عليه ، فها هو الشافعيّ يقول:

يا أهل بيت رسول الله حبُّكم حبُّ الرسول ومَنْ بالحقّ أرسلك أجر الرسالة عند الله ودُكم في المقرآن أنزلَه في القرآن أنزلَه

<sup>(</sup>۱) الخزار القمي، علي، كفاية الأثر، تحقيق عبد اللطيف الحسيني الكوهكمري الخوتّى، قم، انتشارات بيدار، ۱۶۱۹هـ، ص ۳۵.

<sup>(</sup>٢) كاشف الغطاء، جعفر، كشف الغطاء، (لا،ط)، قم، مهدوي، (لا،ت)، ج١، ص١٧٠.

كفاكُمُ من عظيم القَدْرِ أَنْكمُ قد أكملَ الدينَ فيكم يومَ أكملَهُ وأنَّكُمْ بشهادات الصلاة لكُمْ مَنْ لمْ يصلً عليكُمْ لا صلاة لَهُ()

## أثر حبّ الرسول عليه

إنّ الحبّ الحقيقيّ لرسول الله كفيل بتصحيح بوصلة اتجاه الإنسان نحوكماله الحقيقيّ، فالرسول الأكرم هو حامل أعلى الكمالات الوجوديّة في عالم الإمكان، فحبّه هو حبّ لتلك الكمالات، وحبّها الحقيقيّ يدعوالإنسان أنّ يسير باتجاهها، وأن يقدّم التوجّه إليها على كلّ توجّه. عندها:

- سيكون رسول الله قدوته الحقيقيّة.
- ستكون الدنيا بنظره محطّة زرع البذور ليحصدها في الآخرة.

<sup>(</sup>۱) بحر العلوم، محمّد، الفوائد الرجالية، ط۱، طهران، مكتبة الصادق، ١٣٦٣هـ ش، ص٩١.

- سيرضى بقضاء الله كيفما كان.
  - سيواكبه الله تعالى في حياته.
- سيشعر بالكفاية بما قسم الله له.
- سيعفّ نفسه عمّا في أيدي الناس.
- سيشمله دعاء رسول الله هذ: «اللهم من أحبني فارزقه الكفاف والعفاف» (۱).

<sup>(</sup>١) الطوسي، محمّد، الأمالي، تحقيق قسم الدراسات الإسلاميّة، ط١، قم، دار الثقافة، ١٤١٤هـ، ص١٢٢.



# محمّد ﴿ الرحمة

## ﴿ وَمَآ أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ (١).

تحدِّد هذه الآية غاية إرسال الله تعالى لخاتم الأنبياء الله وهي كونه الله وهم الأنبياء الله وهي كونه الله المالمين.

وقد تجلَّت هذه الرحمة في أنحاء كثيرة من حياة خاتم الأنبياء الله الأنبياء الله المرض منها:

أ- الرحمة في وجوده

نقرأ في تاريخ الأنبياء:

- أنَّ قوم نوح عَلَيَّا كفروا بنبيِّهم، فأغرقهم الله تعالى بالطوفان.
- أنَّ قوم هود عَلَيْكَ عَصَوْا نبيهم، فأزالهم الله تعالى بريح صرصر باردة •

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.

- أنَّ قوم صالح عَلَيْتُ ثمرٌ دوا على نبيّهم، فأبادهم
   الله تعالى بصيحة الغضب الجبرئيليّة.
- أنَّ قوم لوط عَلَيْكُ شُدُّوا عن تعاليم نبيهم، فهدم الله تعالى عليهم تلك المدينة.

أمّا قوم رسول الله فقد اختلف الأمر فيهم، فمع وجود ما يشبه تلك المعاندات والآثام والمعاصي لم يحصل طوفان إغراق، ولا ريح إزالة، ولا صيحة إبادة، ولا قُلَبُ مُدُن. فما السرّ في ذلك؟

لعلّ الجواب يكمن في ما رُوي عن ابن عبّاس أنّه قال: «كان محمّد و رحمة لجميع الناس، فمن آمن به، وصدّق به سعد، ومن لم يؤمن به سَلِمَ ممّا لحقَ الأممَ من الخسف والغرق» (١).

ب-الرحمة بالذين آذوه

ونقرأ الرحمة في محطّات عديدة أيضاً من حياته الشريفة، منها:

<sup>(</sup>۱) القرطبي، محمّد، الجامع لأحكام القرآن، (لا،ط)، بيروت، دار إحياء التراث العربيّ، ١٤٠٥هـ، ١١٠، ص ٣٥٠.

- ١-في مكّة: رماه كفّارها بالحجارة فأدموه، قالت السيّدة خديجة: «فداك أبي وأمّي، دع الدم يقع على الأرض»، فقال فقال فقال أخشى أن يغضب ربّ الأرض على من عليها»(١).
- ٢- في الطائف: لحقه الناس فأدموه، فإذا به شي يقول:
   «اللهم اهد قومى؛ فإنهم لا يعلمون» (٢).
- ٣- استخفّ به أهل «ثقيف» فآذوه، فحضره ملك الجبال،
   ليأمره بإهلاكهم، فقال (بيل أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله)
- 3-حين فتح مكّة قال سعد بن عبادة: «اليوم يوم الملحمة،
  اليوم تُسبى الحرمة»، فقال (اليوم يوم المرحمة).

<sup>(</sup>١) المجلسى، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج١٨، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج١١، ص ٢٩٨.

 <sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم، صحيح مسلم، (لا. ط)، بيروت، دار الفكر، (لا.ت)،، ج٥، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٤) المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٢١، ص ١٠٩.

#### ج- الرحمة بأهل الكتاب

ونقرأ الرحمة أيضاً في سيرته مع غير المسلمين، فقد ورد أنَّه تقاضاه يهوديّ، وكان الأخير قد أقرضه مالاً، ولم يكن عند رسول الله الله الله عند رسول الله الله مال، فقال اليهوديّ: «لا أفارقك يا محمّد حتى تقضيني»، فقال الله أجلس معك»، فجلس 🎎 معه حتى صلى في ذلك الموضع الظهر والعصر والمغرب والعشاء الآخرة والغداة، وكان أصحاب رسول الله ﷺ يتهدّدونه ويتواعدونه، فنظر رسول الله ﷺ إليهم فقال: «ما الذي تصنعون به»؟ فقالوا: يا رسول الله، يهوديّ يحبسك؟ فقال ﷺ: «لم يبعثني ربي عزّ وجلّ بأن أظلم معاهدًا ولا غيره». فلمّا علا النهار، قال اليهودي: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أنَّ محمَّدًا عبده ورسوله، وشطر مالى في سبيل الله، أما والله ما فعلت بك الذي فعلت إلاً لأنظر إلى نعتك في التوراة؛ فإني قرأت نعتك في التوراة: محمّد بن عبد الله مولده بمكة، ومهاجره بطيبة،

وليس بفظّ، ولا غليظ ولا سخَّاب، ولا متزيّن بالفحش، ولا قول الخناء، وأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّك رسول الله الله وهذا مالى، فاحكم فيه بما أنزل الله(١).

#### د- الرحمة للحيوان

ونقرأ الرحمة أيضاً في نظرته إلى الحيوان، فقد ورد عن عبد الرحمن بن عبد الله أنه قال: «كنّا مع رسول الله في سفر، فانطلق لحاجته، فرأينا حمرة (٢) معها فرخان، فأخذنا فرخيها، فجاءت الحمرة، فجعلت تفرش، فجاء النبي فقال: من فجع هذه بولدها؟ لردّوا ولدها إليها (٢).

#### ه-الرحمة بالمؤمنين

نصّ الله تعالى على رحمة الرسول الأكرم الله على رحمة الرسول الأكرم أله بالمؤمنين في قوله تعالى: ﴿لَقَدُ جَآءَكُمُ رَسُولُ مِّنُ أَنفُسِكُمُ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) المجلسى، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج١٦، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٢) نوع من الطيور.

<sup>(</sup>٣) المتقى الهندى، علاء الدين، كنز العمال، ج١٦، ص ١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

ومن مشاهد تلك الرحمة:

Y- وعن أحد أصحاب النبيّ : «كنت مع النبيّ نهي، وعليه بُرد غليظ الحاشية، فجبده أعرابيّ بردائه جبدة شديدة حتّى أثرت حاشية البُرد في صفحة عاتقه، ثمّ قال: يا محمّد، احمل لي على بعيريّ هذين من مال الله الذي عندك؛ فإنّك لا تحمل لي من مالك، ولا من مال أبيك، فسكت النبيّ نهي، ثمّ قال: المال مال الله، وأنا عبده - ثمّ قال في: ويقاد منك يا أعرابي ما فعلت بي؟ قال: لا، قال في: لم ؟ قال: «لأنك لا تكافئ بالسيّئة السيّئة، فضحك النبيّ نهي، ثمّ أمر أن يُحمل له على بعير شعير، وعلى الآخر تمر» (۱).

<sup>(</sup>۱) القاضي، عيَّاض، الشفا بتعريف حقوق المصطفى، (لا،ط)، بيروت، دار الفكر، ١٩٨٨م، ١٠٨م، ١٠٨٠م،

٣- خفّف النبيّ صلاته وأسرع، فسأله الناس: هل حدث في الصلاة شيء ؟، فأجاب في: «أوما سمعتم صراخ الصبيّ ١١» (١).

و- الرحمة بالعيال

ورد عن أنس: «ما رأيت أحداً كان أرحم بالعيال من رسول الله هيه (٢).

وورد أنّ النبيّ على كان يقول:

- «aن  $\ddot{\text{e}}$ بّل ولده كتب الله عزّ وجلّ له حسنة  $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) الطوسيّ، محمّد، تهذيب الأحكام، ج٣، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>۲) النيسابوري، مسلم، صحيح مسلم، (لا،ط)، بيروت، دار الفكر، (لا،ت)، ج٧، ص٧٦٠.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمّد، الكافي، ج٦، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٤) المجلسيّ، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج١٤، ص ٩٧.

#### رسول الرحمة بعد رحيله

#### أ- زيارته لزائره

ورد عن الرسول الأكرم أنّه قال للإمام الحسين عَلِيّلًا: «يا بنيّ، من زارني حيّاً أو ميتاً، أو زار أباك، أو زار أخاك، أو زارك كان حقّاً عليّ أن أزوره يوم القيامة، وأخلّصه من ذنوبه»(۱).

## ب- ظهوره لخاتم القرآن بمكّة

ورد عن الإمام أبي جعفر عَلَيْكُلان: «من ختم القران بمكّة ثم يمت حتّى يرى رسول الله على ويرى منزله من الجنّة» (٢).

#### ج- شفاعته يوم القيامة

ورد عن الرسول الأكرم ﷺ أنَّه قال: «أخبرني الروح

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج٦، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) المجلسيّ، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج ٨٩، ص ٢٠٥.

الأمين أنّ الله لا إله غيره إذا وقف الخلائق وجمع الأوّلين والآخرين أتي بجهنّم تُقاد بألف زمام، أخذ بكل زمام مائةُ ألف ملك من الغلاظ الشداد، ولها هدّة وتحطّم وزفير وشهيق، وإنّها لتزفر الزفرة، فلولا أنّ الله عزّ وجلّ أخّرها إلى الحساب لأهلكت الجميع، ثمّ يخرج منها عنق يحيط بالخلائق البرّ منهم والفاجر، فما خلق الله عبداً من عباده... إلّا وينادي يا ربّ، نفسي نفسي. وأنت تقول: يا ربّ، أمّتى أمّتى أمّتى، (1)

#### كلمة أخيرة

من صفة الرحمة التي جعلها الله تعالى غاية لإرسال خاتم الأنبياء أراد الله تعالى أن يتجلّى التراحم بين المؤمنين، وأن تتحصر شدّتهم على أعداء الله والدين، على قاعدة قوله تعالى:

﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ٓ أَشِدَّآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمُ ۗ (٢).

<sup>(</sup>١) الكليني، محمّد، الكافي، ج٨، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح، الآية: ٢٩.



# محمّد 🚵 الوحدة

قال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ (١).

إنّه حديث إلهيّ عن الجذر الإنسانيّ الواحد لكلّ البشريّة، وإنّها دعوة إلى التفكّر في هذه الوحدة الإنسانيّة، وما تقتضيه من سلوك في ضوئها، لا سيّما لما يحمله الفكر الدينيّ من النظام المحتوم الآتي الجامع للبشريّة تحت دين الله الواحد.

## الوحدة في حياة الأنبياء عَلَيْتِكِيرُ

وقد كان التوق إلى هذا الجامع داعيًا للأنبياء أن يعيشوا هاجس توحيد الأمّة تمهيدًا لجمع الأمم في أمّة. ومثالاً على ذلك نقرأ حادثة عبادة العجل من قبل بني إسرائيل التي

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١.

كان تبرير نبيّ الله هارون عَلَيْتُلا لأخيه موسى عَلَيْتُلا في عدم تدخّله الصارخ فيها هو قوله: ﴿قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِيِّ إِنِي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِي إِلْمُرَّءِيلَ وَلَمْ تَرْقُبُ قَوْلِي ﴾ (١٠).

فإن وحدة بني إسرائيل كانت داعية للنبيّ هارون عَلَيْكُلِرُ المعصوم أن لا يتدخّل ريثما يُقبل أخوه النبيّ موسى عَلَيْكُلِرُ ليرجعهم إلى جادّة التوحيد.

## الوحدة في حياة النبيّ محمّد ﷺ

وفي أمّة الرسول الأكرم الله أكّد الله تعالى على أهميّة الوحدة بين المسلمين.

قال الله تعالى: ﴿ وَالْعُتَصِمُواْ كِبَلِ اللّهِ جَمِيعَا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعُدَآءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ وَادْ كُنتُمْ أَعُدَآءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانَا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٠٣.

وقال الله تعالى: ﴿وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَنزَعُواْ فَتَفُشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ اللهِ

وقال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُوَيْكُمْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْخَمُونَ ﴾ (٢).

وأكّد النبيّ على هذه الوحدة، فكان على يقول: «مَثَلُ المؤمنين في توادّهم وتراحمهم وتعاطفهم مَثَلُ الجسد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمّى»(٢).

وكان عصل المؤمن للمؤمن كالبنيان يشدّ بعضًا» (١٠).

وكان ﷺ يقول: «المؤمنون كالنفس الواحدة» (°).

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآبة: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) النيسابوريّ، مسلم، صحيح مسلم، ج٨، ص ٢٠. أنظر: مثله في: البروجردي، حسين، جامع أحاديث الشيعة، (لا،ط)، قم، (لا،ن)، ١٤٠٩هـ، ج١٦، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) النيسابوري، مسلم، صحيح مسلم، ج٨، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٥) الشيرازي، ناصر، الأمثل في تفسير القرآن، ط٢، قم، مدرس الإمام أمير المؤمنين عَلَيْكُ (لا،ت)،، ج٢، ص ٦٢٧.

### الهويّة الإسلامية الجامعة

ولأجل ضمان هذه الوحدة حدّد الإسلام هويّة المسلم من خلال أمر بسيط هو شهادة «أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّدًا رسول الله». فعن النبيّ على: «الإيمان ما وقرته القلوب، وصدّقته الأعمال، والإسلام ما جرى به اللسان، وحلّت به المناكحة»(۱).

وقد ورفض القرآن الكريم منطق التشكيك بالهوية الإسلامية، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلَمَ لَسْتَ مُؤْمِنَا ﴾ (٢).

كما أكّد الإمام الباقر عَلَيْ شموليّة الهويّة الإسلاميّة للمذاهب الإسلاميّة بقوله: «الإسلام ما ظهر من قول أو فعل، وهو الذي عليه جماعة الناس من المفرّق كلّها، وبه حُقنت الدماء، وعليه جرت المواريث، وجاز النّكاح، واجتمعوا على الصلاة

<sup>(</sup>١) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج٢، ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٩٤.

والزكاة والصوم والحجّ، فخرجوا بذلك من الكفر، وأضيفوا إلى الإيمان» (١).

### الوحدة والولاية

وكانت وحدة المجتمع الإسلاميّ هاجسًا أساسيًّا عاشه النبيّ محمّد في خطوات رسالته، فكان حذرًا من أيّ انشقاق قد يحصل في المجتمع الإسلاميّ. وهذا الحذر هو خلفيّة ما عاشه في حينما أمره الله تعالى أن يبلِّغ الناس ولاية أمير المؤمنين في تبليغًا عامًّا. فقد كان تفكير النبيّ في ذلك الموضع هو: كيف يجمع بين الأمرين الأساسيّين:

الأوّل: وحدة الأمّة.

الثاني: تبليغ ولاية الإمام علي علي الذي يعني تحديد اتجاه الأمّة بعد رسول الله على بشكل واضح، ولأهميّة الولاية ودورها الحاسم في تحقيق هدف الرسالة حسم

<sup>(</sup>١) الكلينيّ، محمّد، الكافي، ج٢، ص ٢٦.

الله تعالى الأمر بإنزال الآية الكريمة على قلب رسوله الأكرم على قوله عزّ وجلّ:

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ۗ وَإِن لَّمُ تَفُعَلُ فَمَا بَلَّغُتَ وِسَالَتَهُ ۚ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ۗ ﴾ (١).

لم يكن النبيّ في خائفًا على وضعه الأمنيّ ومصيره الشخصيّ، وهو العارف بأنّ لقاء الله تعالى في عالم الآخرة سيكون بعد شهرين ونيِّف، إنّما كان حذر النبيّ في من حصول انشقاق في الأمّة يُهدّد مستقبلها، لذا أتى ضمان الله تعالى لنبيّه في أنّه سيعصمه رسولاً، وأنّ رسوليَّته ورسالته لن تكونا في موقع الخطر والضياع. بل إنّ الله تعالى بيّن في آية أخرى أنّ هذه الولاية هي سببُ لسعادة الأمّة واستقرارها، قال الله تعالى: ﴿ وَالنَّذِينَ ءَامَنُواْ بِمَا نُرِّلَ عَلَى كُمّدٍ وَهُو الْحُقُ مِن وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُرِّلَ عَلَى كُمّدٍ وَهُو الْحُقُ مِن رَبِّهِمْ كَفَر عَنْهُمْ سَيّعَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة محمّد، الآية: ٢.

إنّ هذه الآية تتحدّث عن وسيلة الاستقرار الاجتماعيّ الذي يتحقّق من خلال أمرين:

الأُوّل: رفع سلبيّات الماضي ﴿ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّ الهِمْ ﴾. الثاني: دفع ما يتعلّق في المستقبل وَأَصْلَحَ بَالَهُمُ ﴾ ﴾. أمّا وسيلة تحقّق ذلك فهي عناصر ثلاثة:

- ١- الإيمان
- ٢- العمل الصالح
- ٣- الإيمان بما نزّل على محمّد على.

ومن جملة ما أنزل على محمّد هذه هو ما تشير إليه الآية السابقة ﴿بَلِّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ۗ وَإِن لَّمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَّغْتَ رسَالَتَهُ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾(١)، وهو

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٦٧.

ولاية الإمام علي علي الله وبالتالي، فإن ولايته هي وسيلة لتحقيق الاستقرار الاجتماعيّ الذي هو مدخل لوحدة الأمّة. وهذا ما أكّدته السيّدة الزهراء عليها بقولها «جعل الله...طاعتنا نظامًا للملّة، وإمامتنا أمانًا من الفرقة»(۱).

#### أسبوع الوحدة

من منطلق الولاية دعا الإمام الخميني وَ الله وحدة المسلمين، واعتبر أنّ تاريخي ولادة النبي الله بين ١٢ و٧١ ربيع الأوّل، بحسب الاختلاف بين أهل السُّنة والشيعة مناسبان لإعلانهما أسبوعًا للوحدة الإسلامية ليكون الموحِّد بين المسلمين هو محمّد .

وكم نحتاج هذه الأيام إلى وحدة المسلمين من أهل السُّنة والشيعة مقابل أولئك التكفيريين الدمويين الذين يشوهون من صورة رسول الله محمّد على من عن فاقوا في

<sup>(</sup>١) المجلسيّ، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٢٩، ص ٢٢٣.

ممارساتهم المخيّلات الهوليوديّة.

إنّ أجمل هدية يقدّمها المسلمون سنّة وشيعة للنبيّ الأكرم الله أن يقفوا صفًّا واحدًا تجاه هذا التشويه القبيح.



## محمّد ﴿ الإنسانيّة

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمُنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلُنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَرِّ وَكَالُنَهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنُ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقُنَاهُم عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقُنَا تَفْضِيلًا ﴾ (١).

كرّم الله الإنسان من نواح عديدة منها:

١- جمال القوام، فقد ميّز الله الإنسان بالقوام الأحسن من بين مخلوقاته في هذا العالم. قال الله تعالى: ﴿لَقَدُ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَانَ فِيَ أُحُسَن تَقُويمِ ﴾(٢).

٢- حُسن البيان، قال الله تعالى: ﴿ٱلرَّحْمَانُ ۞ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ
 ٥ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ۞ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة التين، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن، الآيات ١-٤.

٣- المحوريّة في الكون، قال الله تعالى:

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ۗ وَٱلنَّجُومُ مُسَخَّرَتُ بِأَمْرِهِ } (١).

﴿ وَمَا ذَرَأً لَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُخْتَلِفًا ٱلْوَنُهُ ۚ ﴿ ٢٠).

﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَارًا وَسُبُلَا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ (٢).

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي سَخَّرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحُمَا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةَ تَلْبَسُونَهَا ﴿ وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةَ تَلْبَسُونَهَا ﴿ وَنَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةَ تَلْبَسُونَهَا ﴾ (١٠).

﴿هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً لَّكُم مِّنْهُ شَرَابُ وَمِنْهُ شَرَابُ وَمِنْهُ شَرَابُ وَمِنْهُ شَجَرُ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾(٥).

﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل، الآية: ٥.

3- اختيار السبيل، فقد ميّز الله تعالى الإنسان من سائر الجمادات والحيوانات، إضافةً إلى الملائكة بأن خلقه مختارًا، فهو في ضوء اختياره يمكن له سلوك طريق الخير وطريق الشّر، قال الله تعالى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَّبُتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ۞ إِنّا هَديئنهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾ (١).

٥- شرف التكليف، في ضوء اختيار الإنسان، وكما تشير الآية السابقة، هداه عزَّ وجلَّ إلى السبيل الذي يحقق السير فيه كماله الذي قد يصل إلى درجة أعلى من كمال الملائكة. قال الله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحُمِلُنَهَا وَأَشَفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ و كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ (٢).

والسبب في كونه جهولاً هو عدم تفاعله الإدراكيّ مع كون التكليف الإلهيّ هو الذي يحقّق سعادته وكماله، وبالتالي،

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان، الآيتان ٢-٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٧٢.

فإنه حينما لا يسير عليه يكون قد ظلم نفسه، وقد يظلم آخرين.

#### الرسالة والرسول

انطلاقًا من تكريم الإنسان، وللوصول إلى هدف تكامله من خلال سلوك سبيل التكليف الإلهيّ أنزل الله تعالى الرسالات الدالّة على طريق الكمال، وأرسل الأنبياء على الرسالات الدالّة على طريق الكمال، وأرسل الأنبياء على مرشدين له؛ ليرفعوا الإنسان من دائرة الظلم والجهل إلى نور الهداية والعلم، إلى أن ختم عزَّ وجلَّ الرسالات بأتمِّها وهي الإسلام، والأنبياء بأكملهم وهو محمّد بن عبد الله على الذي وصفه الله تعالى بقوله: (لَقَدُ جَاءَكُمُ رَسُولُ مِّنُ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيطٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ عَرِينٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيطٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مَ حَرِيطٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مَوْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ (۱).

فالنداء في هذه الآية هو للنّاس كلّ النّاس(٢)، فالمعنى:

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) أنظر: الطوسيّ، محمّد، التبيان، تحقيق أحمد قصير، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ط١، ١٤٠٩هـ، ج٥، ص ٣٢٨.

أيّها النّاس، لقد جاءكم رسول من أنفسكم، والشاهد لكون المراد مطلق النّاس هو التعقيب بقوله تعالى: ﴿ بِاللَّمُوُّمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ (١). وقوله: ﴿ مِّنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ (١) هو إشارة إلى أنّكم أيّها النّاس ترجعون إلى نفس واحدة (١)، إلى إنسانيّة واحدة.

## مظاهر إنسانية الرسول محمّد عي

كان النبي الله ينطلق في سيرته من الأبعاد الكمالية لهذه الإنسانية، تاركًا الاعتبارات الواهية التي تأسر بعض النّاس في نظرتهم إلى الآخرين، وسلوكهم في التعامل معهم.

۱- لذا كان على هذه النظرة بقوله: «الخلق كلّهم عيال الله، فأحبّهم إلى الله عزّ وجلّ أنفعهم لعياله().
 ٢- وكان على هذا السلوك بقوله: «خمس لست

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) أنظر: الطوسيّ، التبيان في تفسير القرآن، ج٥، ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٤) الحرّ العامليّ، زين الدين، وسائل الشيعة، ج١٦، ص ٣٤٥.

بتاركهن حتى الممات: لباس الصوف، وركوبي الحمار مؤكفًا (١)، وأكلي مع العبيد، وخصفي النعل بيدي، وتسليمي على الصبيان؛ لتكون سُنّة من بعدي»(٢).

٣- وانطلاقًا من هذا السلوك نقراً في سيرة رسول الله الله الله الله كان يصلي جماعة، فأسرع في صلاته، فتعجّب المصلون من ذلك، وسألوا رسول الله عنه الله عنه جوابه: «أما سمعتم صراخ الصبيّ ١٩».

٤- ونقرأ، أيضًا، في سيرته المباركة أنّه كان يقول للمجاهدين في الحرب: «سيروا بسم الله، وبالله، وفي سبيل الله، وعلى ملّة رسول الله هي، لا تغلوا، ولا تمثّلوا، ولا تغدروا، ولا تقتلوا شيخًا فانيًا، ولا صبيًا، ولا امرأة» (٤).

٥- واحترامًا منه الله وتقديرًا للصفات الإنسانيّة النبيلة

<sup>(</sup>١) مؤكفًا أي بلا رحل، وهو دليل التواضع.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، محمّد، الخصال، ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمّد، الكافي، ج٦، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٤) الكليني، محمّد، الكافي، ج٥، ص ٢٧.

بغضّ النظر عن عقيدة الإنسان نقرأ في سيرته المباركة موقفه من ابنة حاتم الطائي، وهو كان من المشركين، لكنه كان معروفا بمسلكه النبيل وكرمه العميم، وذلك حينما أتى بها وقومها أسرى إلى النبيّ ﷺ فقالت: «يا مُحمّد، إنّ رأيتَ أن تخلّى عنا، ولا تشمت بنا أحياء العرب؛ فانَّى ابنةُ سيَّد قومي، وإنَّ أبي كان يحمى الذمام، ويفكّ العاني (١)، ويُشبع الجائع، ويكسو العاري، ويقرى الضيف، ويطعم الطعام، ويفشى السلام، ولم يردّ طالب حاجة قط، أنا ابنة حاتم الطائيّ. فقال لها أبوك مسلمًا لترحّمنا عليه، خلُوا عنها؛ فإنّ أباها كان يحتٌ مكارم الأخلاق»<sup>(۲)</sup>.

٦- وممّا يدلّ على عمق النظرة والسلوك الإنسانيّين من
 الرسول الأكرم ﷺ هو ردّة فعله على أولئك المشركين

<sup>(</sup>١) أي الأسير.

<sup>(</sup>٢) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج١، ص ٢٨٧.

الذين آذوه إيذاءً شديدًا، وأرسلوا إليه صبيانهم يرشقونه بالحجارة، فما كان منه إلاّ أن التجأ إلى الله تعالى قائلاً: «اللهم اغفر لقومي؛ إنهم لا يعلمون»(۱). ٧- وفي دلالة عميقة لهذه النظرة التي كان النبيّ يهي يسعى من خلالها إلى إرجاع النّاس إلى فطرتهم؛ ليسلكوا طريق كمالهم، والتي كان من خلالها يتحسّر حينما يجد إنسانًا أنهى حياته في ضلال، ورد أنّه صلوات الله عليه وآله رأى يهوديًّا يشيع إلى قبره، فبكى، فقال له أحد أصحابه: أتبكي على يهوديّ مات، فأجاب هي:

لأجل ما مرّ، ولغيره من مظاهر إنسانيّة الرسول الأكرم و في وصفه الله تعالى بقوله: ﴿عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ ﴿ النّاس أي عزيز عَلَيْهِ عَنتُكُم أَيّها النّاس، أي عزيز

<sup>(</sup>۱) ابن طاووس، عليّ، إقبال الأعمال، تحقيق جواد القيومي الأصفهانيّ، ط۱، (لا،م)، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ۱٤۱٤هـ، ج۱، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

عليه ما يلحقكم من الضرر بترك الإيمان (۱)، أي شديد شاق عليه عنتكم ولقاؤكم المكروه؛ لأنه يخاف عليكم سوء العاقبة، والوقوع في العذاب، أي «يعز عليه أن تعنتوا، وتعاندوا، فتُحرموا الثواب، وتستحقوا العقاب، فهو حريص على إيمانكم، رأفة بكم، وإشفاقًا عليكم» (۱).

وقد أنزل الله تعالى آيات أخرى تدلّ على الصفة الإنسانيّة العميقة في رسول الله هي، وحرصه على هداية النّاس حرصًا شديدًا عبّر عنه عزّ وجلّ بقوله: (لَعَلَّكَ بَخِعُ نَّفُسَكَ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤُمِنِينَ (٢)، وبقوله تعالى: (فَلَعَلَّكَ بَخِعُ نَّفُسَكَ عَلَى ءَاثَرِهِمُ (٤) أي تريد أن تهلك نفسك حرصًا على هدايتهم. وبقوله تعالى: (فَلَا تَذُهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمُ حَسَرَتٍ (٥).

<sup>(</sup>۱) الطبرسيّ، الفضل، مجمع البيان في تفسير القرآن، (لا،ط)، قم، مكتبة المرعشي النجفيّ، (لا،ت)، ج٥، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) الرضى، تلخيص البيان في مجازات القرآن، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر، الآية: ٨.

### لذا كان الله أولى من الأنفس

ممّا سبق نفهم معنى قول الله تعالى ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِم ۗ (١)؛ لأنّه كان أحرص على نفس الإنسان من الإنسان نفسه، ومن كان كذلك يستحقّ أن يكون أولى به من نفسه.

### لذا كان ﷺ أبا

وممّا سبق نفهم لماذا فسّر الإمام الصادق عَلَيتَ فوله تعالى:

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلَّإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنَا ۗ (٢). قال عَالِيَّا لِلَّهِ:

«الرسول أحد الوالدين» فقال له محمّد بن عجلان: فمن الآخر؟ قال عَلَيْ اللهُ: «علي» (٢)، وفي إطار المعنى نفسه ورد أنّ رسول الله على قال: «يا علي، أنا وأنت أبوا هذه

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) العسقلانيّ، أحمد، لسان الميزان، ط٢، بيروت، مؤسسة الأعلمي، ١٩٧١م، ج٢، ص ٤٠.

الأمّة»(١)، فالوالد الحقيقيّ هو الحريص على ولده أكثر من حرص الولد على نفسه.

هذا هو إسلام رسول الله اللائق أن يكون رحمةً للعالمين.

<sup>(</sup>١) الصدوق، محمّد، الآمالي، ط١، قم، مؤسّسة البعثة، ١٤١٧هـ، ص ٧٥٥.



# محمّد ﴿ القدوة

قال الله تعالى: ﴿أُوْلَـٰبِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُدَىٰهُمُ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهُ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهُ كَثِيرًا﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ يَرْجُواْ ٱللَّهُ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهُ كَثِيرًا﴾ (٢).

تعرّض القرآن الكريم في كثير من آياته لموضوع الاقتداء والتأسّي الذي يعني أن يتخذ الإنسان من يراه نموذجاً يحتذى به، ليسير بهدف أن يقترب منه، أو يصل إليه، أو يصير مثله.

ومسألة الاقتداء أساسية في حياة الإنسان منذ طفولته، فالصغير يبدأ منذ شهوره الأولى بمحاكاة أفعال الآخرين وتقليدهم فيها. ثمّ بعد ذلك يتّخذ أبويه قدوة له في حياته،

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

إلى أن يصبح في عمر يحاول أن يعبِّر عن استقلاليّته، باحثاً عن تقدير الآخرين له. فإذا به قد يجد نفسه مقتدياً بشخص يتبعه ويقتدي به، قد يكون قائدًا سياسيًّا أو دينيًّا أو شخصية رياضيّة أو فنيّة. وتكمن الخطورة في مستقبل هذا الإنسان حينما يسير في طريق الاقتداء بدون وعي ونضوج، ممّا يؤثّر الأثر الكبير في مصيره في الدنيا والآخرة.

بناءً على ما تقدّم تعرّض القرآن الكريم لنقاط أساسيّة في موضوع الاقتداء هي:

#### أ- معيار الاقتداء

أوضح القرآن الكريم أنّ معيار الاقتداء يرتبط بالهداية، قال الله تعالى: ﴿ بَلُ قَالُواْ إِنَّا وَجَدُنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاثَرهِم مُّهُ تَدُونَ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ مَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبُلِكَ فِي قَرُيةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَاۤ إِنَّا وَجَدُنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىۤ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاثَاهِم مُّقُتَدُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٢٣.

والمقصود من الهداية في الآية الأولى الإرشاد إلى ما يراه الإنسان كمالاً، على قاعدة أنّ الإنسان مفطور على الانشداد نحو الكمال، من هنا أورد القرآن الكريم حوار الله تعالى مع أولئك الذين اقتدوا بآبائهم منطلقًا من قيمة الأهدى إلى كمال الإنسان بقوله عزّ وجلّ: ﴿قُلَ أُولُو حِعْتُكُم بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدتُم عَلَيْهِ ءَابَآءَكُم قَالُوٓا إِنّا بِمَآ أُرْسِلْتُم بِهِ عَظِرُونَ ﴾ (١).

إن القرآن الكريم في هذه الآية يبيِّن أنَّ معيار الاقتداء الصحيح يتعلَّق بالأهدى إلى الكمال.

ب- أنواع الاقتداء

إنّ القدوة في حياة الإنسان قد تكون:

١ - موقفًا فكريًّا كتكفير الآخرين، والتعصّب في المعتقد.

٢-سلوكًا فرديًّا، كالـزيّ، وشكل الشعر، والاستهلاك shopping.

٣-نمطًا اجتماعيًّا كالتظاهرات الاحتجاجيّة.

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٢٤.

٤-إنساناً مميَّزاً، كالعالِم، والقائد، والمقاوم، والرياضيّ، والفنّان. كلّ ذلك بحسب ما يعتقد الإنسان من كمالات قد تكون حقيقة، وقد تكون موهومة.

من هنا حينما عرض القرآن الكريم موضوع القدوة لم يقتصر على الإنسان، بل تعدّاه للموقف الفكريّ والسلوكيّ، وهذا ما نلاحظه فيما مرّ من آيات، كما نلاحظه في الآيتين الآتيتين:

١- ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُوةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرُجُواْ
 ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ ﴾ (١).

٢- ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وُاْ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ (٢).
 ٱللَّهِ ﴾ (٢).

فهاتان الآيتان تعرضان القدوة في الإنسان الرسول. وهي قدوة عامّة في الفكر والسلوك، إلّا أنّ مورد الآية

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة الممتحنة، الآية: ٤.

الأولى هو الموقف الجهاديّ لرسول الله على الله فالآية واقعة بين آيات سورة الأحزاب الجهاديّة: ﴿ يَحُسَبُونَ ٱلْأَحْزَابَ لَمُ يَدُهُمُوا وَإِن يَأْتِ ٱلْأَحْزَابُ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَحْزَابُ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْزَابِ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْزَابِ يَمَّ وَلَوْ كَانُواْ فِيكُم مَّا قَتَلُواْ إِلَّا قَلِيلَا ﴿ يَسُعَلُونَ عَنْ أَنْبَآبِكُم فَي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُوةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَاللَّهُ وَلَا لَكُ مَنْ اللَّهُ وَلَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَانَا وَتَسُلِيمَا ﴾.

والآية الثانية تتحدث عن التأسي والاقتداء بالموقف الفكري العقائدي لنبي الله إبراهيم علي والاقتداء في هاتين الآيتين هو على قاعدة الهداية التي تعبّر عن معيار الاقتداء، من هنا قال الله تعالى: ﴿أُولَلَيِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُدَىٰهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ (١).

ج-أولويَّة الاقتداء

في إطار إرشاد القرآن الكريم أنَّ الاقتداء إنَّما هو

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٩٠.

باعتبار الهداية إلى كمال يراه الإنسان، بغض النظر عن واقعيّة ذلك، قال تعالى:

﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ ۗ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ ۗ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ (١).

والسُّوء مصدر ساء يسوء، والسَّوء اسم المصدر، والآية السابقة تشير إلى مَثَلين، مَثَل سوء وقبح، ومَثَل حُسَن وجمال، والقبح يمثَّل الانحراف في الاقتداء، بينما مَثَلُ الحُسَن يمثَّل التكامل فيه.

وفي الآية إشارتان لطيفتان:

الأولى: أنّ التكامل الإنسانيّ في اقتداء الإنسان لا بدّ أن ينطلق من الإيمان بالآخرة، أي من الإيمان بوسع الحياة وعدم اقتصارها على الدنيا، فكمال الإنسان هو ما يُلاحظ فيه الدنيا والآخرة، وعليه فالقدوة لا بدّ فيها من ملاحظة الدارين.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٦٠.

الثانية: أنّ مثل الحسن والاقتداء والتكامل هو الذي يقرّب نحو الله تعالى الذي هو الكمال المطلق ﴿ وَلِلّهِ ٱلْمَثَلُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ تعالى كلمّا كان الاقتداء هو الأولى للإنسان.

### القدوة الأولى

بناءً على صفات القدوة الأولى عرض الله تعالى مقارنة بين الإنسان والجماد مقدّماً الإنسان في قابلية التكامل، قال تعالى:

﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَخْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ۖ إِنَّهُ وَكَانَ ظَلُومَا جَهُولًا ﴾(٢).

وبعد أن تميّز الإنسان من الجماد، أراد الله تعالى أن يميّزه من الملائكة فأمرهم بالسجود للإنسان الأوّل؛ لأنّه حامل للقدوة الأولى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَىٰ عِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٧٢.

خَلِيفَةً قَالُوۤا أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَخَنُ فَسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ الْسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ عَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَنبِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَاءِ هَنَوُلآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لِأَسْمَاءِ هَنَوُلآء إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْمَتَنا إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ قَالَ النَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ قَالَ اللَّهُ أَقُل لَكُمُ أَنْكِ أَنْكَ أَنْكَ أَنْكَ أَنْكُمُ مِا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمُ إِنِّ مَا عُلْمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمُ اللَّهُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمُ تَكُمُونَ ﴾.

هذه الأسماء هي سرّ السجود لآدم عَلَيْكُ ، وسرّ تفضيل الإنسان على الملائكة والجنّ والإنس والجماد.

وهذه الأسماء هي الأقرب إلى الله تعالى، والأعلى كمالاً في عالم الخُلِق، فهي محلُّ الاقتداء الأوَّل إنسانًا وفكرًا وسلوكًا.

وحينما أراد الله تعالى أن تُعرف الأسماء، وبالتالي يُعرف القدوة الأولى في عالم الخلق أمر آدم عَلَيْكُمْ أن

ينبئ بالأسماء، فإذا بآدم عَلَيْ ينطق بأسماء حجج الله تعالى (١) الذين يتقدَّمهم الأرفع كمالاً، والأقرب مرتبة وهو محمّد على .

من هنا كان محمّد الله هو القدوة في كلّ كمال، وكلُّه كمال.

فهو القدوة في الإسم فاسم محمّد الله أجمل وأفضل الأسماء.

- وهو القدوة في الفكر، ففكر محمّد هو الحقيقة
   الكاملة الثابتة.
- وهو القدوة في التشريع، فسنته مع كتاب الله هي قاعدة كمال الإنسان.
- وهـو القدوة في العبادة التي نشهد له بها قبل الرسوليّة في كلّ صلاة بقولنا فيها: أشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله»، فهو الذي عبد الله عبادة

<sup>(</sup>١) انظر: المجلسي، محمّد باقر، بحار الأتوار، ج١١، ص١٤٥، وج٢٦، ص٣٤٧.

عاتبه ربّه بقوله: ﴿ طه ۞ مَاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرُءَانَ لِتَشْقَعَ ﴾ (١).

- وهو القدوة في الخُلُق الذي شهد الله له بقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِ عَظِيمٍ (٢).

رُوي أنّ يهوديّاً جاء إلى بلال الحبشيّ طالباً: أخبرني عن أخلاق رسولكم، فدلّه على السيّدة فاطمة عَلَيْهُ وَ فَطلب منها ذلك، فدلّته على أمير المؤمنين عَلَيْكُ الذي سأل اليهوديّ: «صف لي متاع هذه الدنيا حتّى أصف لك أخلاقه». فقال الرجل: هذا لا يتيسَّر لي، فقال الإمام علي عَليَ عَليَ الذي وصف متاع الدنيا، وقد شهد الله على قلّته حيث قال: ﴿قُلُ مَتَاعُ ٱلدُّنيَا قَلِيلٌ ﴾(آ)، فكيف أصف خُلُقَ النبيّ في وقد شهد الله تعالى بأنه عظيم أصف خُلُقَ النبيّ في وقد شهد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال: ﴿ وَقد شهد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال: ﴿ وَقَد شهد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال: ﴿ وَقَد شهد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال: ﴿ وَقَد شهد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال: ﴿ وَقَد شهد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال: ﴿ وَقَد شهد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال: ﴿ وَقَد شهد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال: ﴿ وَقَد شهد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال: ﴿ وَقَد قَلْ مَا عَلْهُ عَلْهُ وَلَا عَلْهُ عَلْهُ وَلَا عَلَى الله عَلْهُ وَلَا عَلْهُ وَلَا عَلْهُ وَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلْهُ وَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَاهُ وَلَا عَلَى اللهُ لَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَى اللهُ عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَاهُ وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَاهُ وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَاهُ وَلَا عَلَا عَلَ

 <sup>(</sup>١) سورة طه، الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>٢) سورة القلم، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة القلم، الآية: ٤.

وهو القدوة في كل تفاصيل حياته زوجًا وأبًا ورحمًا ومصاحبًا وقائدًا ومجاهدًا وعاملاً وهاديًا.

فسلام الله تعالى وصلواته الدائمات على محمّد وآله الطاهرين.

اللهمُّ صل على محمّد وآل محمّد في الليل إذا يغشي، وصل على محمّد وآله في النهار إذا تجلى، وصل على محمّد وآله في الآخرة والأولى، وصل على محمّد وآله ما لاح الحديدان، وما اطرد الخافقان، وما حدى الحاديان، وما عسعس ليل، وما ادلهم ظلام، وما تنفس صبح، وما أضاء فجر، اللهم اجعل محمّدًا خطيبَ وفد المؤمنين إليك، والمكسوُّ حُلل الإيمان إذا وقف بين يديك، والناطق إذا خرُست الألسن بالثناء عليك، اللهمُّ أعل منزلته، وارفع درجته، وأظهر ححّته وتقبّل شفاعته، وابعثه المقام المحمود الذي وعدته... اللهم بلغ روح محمّد وآل محمّد منّى التحية والسلام، واردد عليَّ منهم تحيّة كثيرة وسلامًا يا ذا الجلال والإكرام والفضل والأنعام»<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) المجلسيّ، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج ٨٣، ص ٨٩.



## محمّد 🍇 المجاهد

### الحكمة من الجهاد

## شرّع الله الجهاد

أ- دفاعاً عن النفس والمجتمع، قال تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ۞ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ﴾ (١).

ب- دفعاً للفتنة، قال تعالى: ﴿وَقَتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتُنَةٌ..﴾ (٢).

ج- إحقاقاً للحقّ وإبطالاً للباطل، قال تعالى ضمن آيات القتال في سورة الأنفال: ﴿ لِيُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَيُبُطِلَ ٱلْبَطِلَ

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآيتان ٣٩-٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ٣٩.

# وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾(١).

د- إحياء للحياة الإنسانية الإيمانية، قال تعالى بعد آيات القتال في تلك السورة ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمُ ﴿(٢).

### قدوة المجاهدين

ودعوة الرسول الأكرم على كانت بالفعل قبل القول، لذا قال الله تعالى: ﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوةً كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوةً حَسَنَةً ﴾ (٢). واللّافت في هذه الآية أنها واقعة في قلب آيات معركة الأحزاب بما يشير إلى خصوصية التأسي بالشخصية الجهادية للرسول الأكرم على التي يمكن مقاربتها من خلال توضيح الملامح الجهادية في سيرته الشريفة التي منها:

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

### أ- الروحيّة الجهاديّة

رُوي أنّ يهوديّاً قال لأمير المؤمنين عَلَيْتُلاِ : «…إنّ عيسى يزعمون أنّه كان سيّاحاً» فأجاب عَلَيْتَلاِ : «لقد كان كذلك» ومحمّد على كانت سياحته في الجهاد» (١).

#### ب- الجهوزيّة القتاليّة الدائمة

عن أمير المؤمنين عَلَيْ في وصف الرسول الأكرم الله عن الله وهو متجهّز لقتال عدوّه (۲).

### ج- القتال في المواقع المتقدّمة

عن أمير المؤمنين عَلِيَّا حاكياً عن موقع رسول الله عن أمير المعركة: «...ولم يكن أحد أقرب إلى العدوّ منه»(٢).

<sup>(</sup>١) المجلسى، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج١٠، ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ج١٦، ص١١٧.

#### د- الثبات في ميدان المعركة

ينقل ابن شهر آشوب في مناقب رسول الله هذا: «وكان هذا البس لامته لم يُنزلها حتى يقاتل، ولا يرجع إذا خرج، ولا ينهزم إذا لقي لعدو، وإن كثروا عليه»(١).

#### هـ الحضانة الأقوى للمجاهدين

عن أمير المؤمنين عَلَيْتَلاِّ: «كنَّا إذا احمرٌ البأس اتقينا برسول الله هُنُهُ» (٢).

### صانع المجاهدين

إضافة إلى شخصيته الجهادية كان رسول الله والله على أمور صانعاً للمجاهدين، وذلك من خلال التأكيد على أمور منها:

<sup>(</sup>۱) ابن شهر آشوب، محمّد، مناقب آل أبي طالب، (لا،ط)، النجف الأشرف، المكتبة الحيدريّة، ١٢٧٦هـ، ج١، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، محمّد بأقر، بحار الأنوار، ج١٦، ص١٢١.

### أ- زرع الروحيّة الجهاديّة

كان على الجهاد مبيّناً مرتبته وشرفه وموقعه من الدين، فعنه عنه الجهاد عماد الدين، ومنهاج السعداء»(١).

وفي العقبة الثانية طلب النبيّ الأعظم هُ من المسلمين أن يمنعوه كما يمنعون نساءهم وأبناءهم، فكان الردّ منسجمًا مع أهداف ما أراده النبي هُ ، إذ مدّ البرّاء يده إلى رسول الله هُ قائلاً: «فبايعنا يا رسول الله فنحن والله أبناء الحروب» (٢).

وكان النبي الله على يُبيّن أثر الجهاد في الآخرة، فعنه الله على «من اغبرّت قدماه في سبيل الله حرّمهما الله على النان (۲).

<sup>(</sup>١) الريشهري، محمّد، ميزان الحكمة، ج١، ص ٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، إسماعيل، البداية والنهاية، تحقيق علي شيري، ط١، بيروت، دار إحياء التراث العربيّ، ١٩٨٨م،، ج٢، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٣) المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٧٨، ص ٣٦٧.

وكان يبيّن الثواب الكبير للجريح في معركة الجهاد، فعنه ينه ورد من جُرح جراحة في سبيل الله خُتم له بخاتم الشهداء، له نور يوم القيامة، لونها مثل لون الزعفران، وريحها مثل ريح المسك، يعرفه بها الأولون والآخرون (۱). وكان يبيّن الثواب العظيم للمقتول في سبيل الله، معبّراً بقوله ينه (۱...فذلك الشهيد المفتخر في خيمة الله تحت عرشه، لا يفضله النبيّون إلّا بدرجة النبوّة (۱). بالدعوة إلى التدرّب على القتال

دعا رسول الله ﷺ إلى التدرّب على القتال بالأنواع المتعدّدة التي منها:

#### ١ - الفروسيَّة

عن الرسول الأكرم ﷺ: «الخيل معقود في نواصيها الخير إلى يوم القيامة» (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد بن حنبل، (لا، ط)، بيروت، دار صادر، (لا، ت)، ج٦، ص ٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد بن حنبل، ج٤، ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمّد، الكافي، ج٥، ص٤٨.

#### ٢- الرماية

عن الرسول الأكرم ﴿ : «من رمى بسهم في سبيل الله، بلغ أو قصّر، كان عدل رقبة (۱) وقد ورد في سيرة النبيّ ﴿ أنّه كان يشرف بنفسه على تدريب المجاهدين على القتال، وكان ﴿ ينادي بين صفوف المتدرّبين: «وأعدّوا لهم ما استطعتم من قوّة، ألا إنّ القوة الرمي، ألا إنّ القوّة الرمي، ألا إنّ القوّة الرمي، ألا إنّ القوّة الرمي، ألا أن القوّة الرمي، ألا أن القوّة الرمي، (۱).

ج- الحثّ على صناعة الأسلحة

عن الرسول الأكرم في: «إنّ الله عزّ وجلّ يدخل بالسهم الواحد ثلاثة الجنة: صانعه المحتسب فيه الخير، والرامى به، ومنبله» (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد بن حنبل، ج٤، ص١١٣.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله، المستدرك، ج٢، ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ١٤٦.

#### مالئ الساحات بالجهاد

#### أ- البرّ والبحر

عن الرسول الأكرم ﷺ: «غزوة في البحر خير من عشر غزوات في البرّ...والمائد فيه كالمتشحّط في دمه» (١).

ب- المرابطة على الثغور

عن الرسول الأكرم ﷺ: «رباط يوم في سبيل الله خير من الدنيا وما عليها» (٢) وعنه ﷺ: «رباط يوم خير من صيام شهر وقيامه» (٢).

وبيّن تفصيل ثواب المرابطة بأنّها:

۱ - تعادل ۰۰۰ صلاة

عنه ﷺ: «إنّ صلاة المرابط تعدل خمسمائة صلاة »(أ).

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله، المستدرك، ج٢، ص١٤٣.

 <sup>(</sup>۲) الریشهري، محمّد، میزان الحکمة، تحقیق ونشر دار الحدیث، ط۱، (لا،م)،
 ۱۲ ۱۱هـ، ج۱، ص ۶٤٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق نفسه.

#### ٢- رافدة القبر

عنه ﷺ: «كلّ عمل منقطع عن صاحبه إذا مات إلاّ المرابط في سبيل الله، فإنّه ينمى له عمله، ويجري عليه رزقه إلى يوم القيامة (().

### ج- الحرس في سبيل الله

عن الرسول الأكرم على:

- «حرس ليلة في سبيل الله عزّ وجلٌ أفضل من ألف ليلة يُقام ليلها، ويُصام نهارها» (٢).

- «عينان لا تمسّهما النار؛ عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله» (٢).

#### صانع مجتمع الجهاد

كان النبيّ الله يعمل جاهداً ليكون المجتمع الإسلامي مجتمعاً جهاديّاً يشارك المقاتلين في سبيل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق نفسه.

وفي أحاديث رسول الله تبيانٌ لبعض أنواع هذه الإعانة، منها:

أ- الدعم الماليّ

عن الرسول الأكرم ﷺ: «من جبن من الجهاد، فليجهّز بالمال رجلاً يجاهد في سبيل الله»(٢).

ب- الدعم اللوجستيّ

عن الرسول الأكرم ﷺ: «من جهّز غازياً بسلك أو إبرة غضر الله له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر»(٢).

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله، المستدرك، ج٢، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الريشهري، محمّد، ميزان الحكمة، ج١، ص ٤٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق نفسه.

#### ج- الدعم الإعلاميّ

عن الرسول الأكرم الله الله المؤمن يجاهد بسيفه ولسانه (١).

#### د- الدعم التواصليّ

عن الرسول الأكرم ﷺ: «من بلّغ رسالة غاز كان كمن أعتق رقبة، وهو شريكه في ثواب غزوته» (٢).

جعلنا الله من المجاهدين، وحشرنا مع سيدهم محمد عليه وآله الطاهرين.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ٤٤٧.

<sup>(</sup>۲) الکلینی، محمّد، الکافی، ج ۵، ص ۸.



# محمّد 🛦 الفاتح

قال تعالى: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَا مُّبِينَا ۞ لِّيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ مَ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُّسْتَقِيمَا﴾(١).

ورد في رواية معتبرة عن الإمام الباقر عَلَيَ أَنَّه قال:

«إنّ لرسول الله عشرة أسماء خمسة منها في القرآن،
وخمسة ليست في القرآن، فأمّا التي في القرآن: فمحمّد،
وأحمد، وعبد الله، ويس، ونون، وأمّا التي ليست في القرآن:
فالماتح، والخاتم، والكافي، والمقفّى (٢)، والحاشر (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>Y) قال الطبرسيّ: التقفية جعل الشيء في أثر شيء على الاستمرار فيه، ولهذا قيل لمقاطع الشعر: قواف؛ إذ كانت تتبع البيت على أثره مستمرة في غيره على منهاجه». (الطبرسيّ، الفضل، مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق هاشم الرسولي المحلاتي وفضل الله اليزدي الطباطبائي، ط١، بيروت، ١٩٨٦م، ج٩، ص ٤٠٢). ومنه يعرف أنّ المراد من المقفّي هو العاقب؛ لأنّه تبع الأنبياء عنه جاء عقيبهم، أي بعدهم.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، محمّد، الخصال، تحقيق علي الغفاري، (لا،ط)، قم، جماعة المدرسين، ١٤٠٦هـ،، ص٤٢٦.

أقف عند اسم «الفاتح» الذي انبثق من القرآن الكريم من مصطلح الفتح الوارد في أكثر من آية، منها ما مرَّ: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَا مُّبِينَا ﴾ (١) ، ومنها قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَآءَ نَصُرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ (٢).

#### معنى الفتح

الفتح في اللغة ضدّ الإغلاق، ففتح ضد غلق<sup>(۱)</sup>، فما هو الأمر الذي كان مغلقًا، ففتحه الله تعالى على يد رسوله الأكرم على ليسمّى بالفاتح؟

لمعرفة الجواب لا بدّ من التأمّل بالآية التي وردت في المطلع، فهي ربطت بين الفتح وغفران ذنب النبيّ المتقدّم والمتأخّر.

## معنى ذنب النبيّ ﷺ

أوضح القرآن الكريم بعد العقل أنّ أنبياء الله عَيْضِيد

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة النصر، الآية: ١.

 <sup>(</sup>٣) الزبيديّ، محمّد، تاج العروس من جواهر القاموس، (لا. ط)، بيروت، دار مكتبة الحياة، (لا.ت)، ج٤، ص١٤٨.

معصومون من الذنوب.

ا- قال تعالى: ﴿ أُولَتِيكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحُكُمَ وَٱلنَّبُوَةَ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَنَوُلآءِ فَقَدُ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمَا لَّيْسُواْ بِهَا وَٱلنَّبُوَةَ فَإِن يَكُفُر بِهَا هَنَوُلآءِ فَقَدُ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمَا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَفِرِينَ ۞ أُولَتِيكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُدَلهُمُ ٱقْتَدِهِ ﴾ (١). فهل يعقل أن يأمر الله تعالى بالاقتداء بهدى المذنبين؟!
 ٢-قال تعالى: ﴿ قَالَ فَبِعِزَ تِكَ لَأُغُويَنَهُمُ أَجُمَعِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُعَلِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُحَلِينَ ۞ أَلْمُخْلَصِينَ ﴾ (١).

ولا شكّ في أنّ الأنبياء عَلَيْتُلا مشمولون تحت عنوان المخلصين.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآيتان ٨٩-٩٠.

<sup>(</sup>۲) سورة ص، الآيتان ۸۲–۸۳.

إذا ما معنى الذنب المنسوب إلى النبي النبي الذي الذنب في اللغة يعني «الجرم» (١)، وهو من المفاهيم النسبية التي يختلف انطباقها بحسب حال الإنسان وموقعه وبيئته، حاله في ذلك حال معنى العيب، فإنّه، أيضًا، من المفاهيم النسبيّة؛ إذ نلاحظ أنّ بعض تصرّفات الإنسان البدويّ في بيئته لا يُرى عيبًا، بينما التصرّف ذاته يحكم في البيئة الحضريّة بكونه عيبًا.

وعليه، فقد يكون أمرٌ ما هو ذنبًا عند البعض، وليس كذلك عند آخرين.

وبالعودة إلى آيتي سورة الفتح، فإنّ المراد من ذنب النبيّ هو التبعة السيّئة لدى المشركين الذين تأذّوا كثيرًا من دعوة رسول الله هي الأنها بنظرهم مقوضة لتراثهم، ومُذهبة لعزّتهم، لذا اعتبروا دعوته للإسلام وترك الأوثان ذنبًا كبيرًا، وسعوا لترويج كونه مُذنبًا عند

<sup>(</sup>۱) ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام هارون، (لا.ط)، قم، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ۱٤٠٤هـ، ج٢٢، ص٢٤٩.

الناس، فصاروا ينعتونه بأنه ساحر ومجنون وشاعر ونحو ذلك؛ ليشوِّشوا عليه، ويشوِّهوا صورته.

وقد أثرت هذه الدعاية بشكل كبير في العرب، فكانت عقبة في تأثّر عقولهم بالمنطق النبوي، وفي تأثّر قلوبهم وتوجّهها نحو رسالته الإلهيّة، لذا أضحت قلوبهم وعقولهم مغلقة أمام دعوة الإسلام.

#### عناصر نجاح الفتح

كان النبيّ هُ ، بنظرهم، مذنبًا ذنبًا كبيرًا، وكادت هذه النظرة أن تبقى وتستمرّ في مستقبل الأيّام، لكنّ النبيّ هُ بما منحه الله تعالى استطاع أن يفتح عقولهم وقلوبهم من خلال الدعوة التي تميّزت بعناصر أربعة:

العنصر الأوّل: قوّة الأطروحة، وهي الإسلام المنطلق من العقل الموصل إلى نصِّ يفتح أبواب الكمال الإنساني، وقد دعم أطروحته بإعجاز بياني وما زال الناس يعجزون عن الإتيان بمثله.

العنصر الثاني: مصداقية صاحب الأطروحة، فقد كان لسلوك رسول الله في أثر كبير في تأثّر الناس بالرسالة. يقول أحد المستشرقين: «إنّ الإسلام ثو نزل قرآنًا بدون أن يرتبط بسيرة وسلوك محمّد بن عبد الله ثما انتشر ذلك الانتشار الواسع».

العنصر الثالث: التضحية بالأعزّ، فقد كان الرسول الأكرم في نفسه المقدام الأوّل في طريق التضحية بنفسه وبأحبّ الناس إليه، ففي المعركة كان أمير المؤمنين عَلَيَهُ يقول: «قد رأيتنا يوم بدر نلوذ برسول الله في، وهو أقربنا إلى العدوّ، وكان من أشدّ الناس بأسًا» (١).

وفي المباهلة مع نصارى نجران قدم النبي على أعز الخلق إليه ووثق ذلك القرآن الكريم بقوله: ﴿فَمَنُ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلُ تَعَالَوا الْذُعُ أَبْنَآءَنَا وَلْسَآءَنَا وَلْسَآءَنَا وَلْسَآءَكُم وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُم مَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، اسماعيل، السيرة النبويّة، تحقيق مصطفى عبد الواحد، (لا،ط)، بيروت، دار المعرفة، ١٩٧٦م، ج٢، ص ٤٢٥.

### ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَل لَّعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَاذِبِينَ ﴾(١).

العنصر الرابع: النصر العسكريّ في فتح مكّة الذي هُزم فيه المشركون، ونزل قوله تعالى: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحَا مُّبِينًا ۞ لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمّ نِعْمَتَهُ وعَلَيْكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمّ نِعْمَتَهُ وعَلَيْكَ وَيَهُدِيكَ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾ (٢).

لقد أبطلت العناصر الأربعة السابقة خداع المشركين، وأذهبت تشويههم ماضيًا ومستقبلاً أدراج الرياح، وعندها وبعد أن جاء نصر الله والفتح ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي وَيِن ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ (٢).

لقد شاء الله أن يستمر هذا الفتح وأن تتم نعمة الفتح بالولاية التي أنزل الله تعالى فيها بعد واقعة الغدير ما يفسر تمام النعمة في آية الفتح، وهو قوله تعالى: ﴿ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمُ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتى ﴾ (٤)؛ لأن الولاية هي

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح، الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النصر، الآية: ٢.

 <sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٣.

المحافظة على استمرار الفتح، وعدم الوصول إلى إغلاق العقول والقلوب، ولو أدّى ذلك إلى تضحيات جسيمة، وهذا ما يضيء لنا قول الإمام الحسين عَلَيْكُلِرُ حينما وصل الأمر في زمن يزيد إلى حدِّ كادت العقول والقلوب أن تغلق على غير الحقّ، فإذا به يعلن ثورته بهدف إبقاء ذلك الفتح، فكتب إلى بني هاشم: «من لحق بي منكم استُشهد معي، ومن تخلّف لم يبلغ الفتح» (١).

واستمرّ دور الأئمّة على هذا الفتح، واستمرّ دور العلماء بعدهم في منع إغلاق عقول الفتح، واستمرّ دور العلماء بعدهم في منع إغلاق عقول الأمّة وقلوبها، فجاء فتح الإمام الخمينيّ قَرَّفَ عُلَى لعقولها وقلوبها من خلال ثورته المباركة في إيران التي كان فيها المُدافع الأوّل عن النبيّ محمّد في ورسالته، وعن أمّة النبيّ محمّد في محمّد في محمّد في محمّد النبيّ النبيّ محمّد النبيّ النبيّ محمّد النبيّ ا

• لقد ذَهَب المشركون وبقي محمّد

<sup>(</sup>١) المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٤٢، ص٨١.

- لقد ذَهَب الأمويّون وبقي محمّد الله عليه الله عنه الأمويّون وبقي محمّد الله عنه علم الله عن
- لقد ذُهُب الظالمون وبقي محمّد .

لكنّ بقاء محمّد على هو بقاءٌ محارَب، ففي هذا العصر: حورب بآيات شيطانيّة في بريطانيا، وبالرسوم الكاريكاتوريّة في النمسا، وبمنع الآذان الذي يصدح باسمه في سويسرا، وبحرق القرآن الكريم في أمريكا، وبمنع الحجاب المحمّديّ في فرنسا.

ومع ذلك صدر في الولايات المتّحدة الأمريكيّة كتاب لعالم مسيحيّ هو الدكتور «هارث» قرأ فيه تاريخ العالم وحضاراته ليكتب عن أهمّ مئة رجل في التاريخ الإنسانيّ كلّه، وقد رتّب الأسماء المئة تبعًا لأهميّة كلّ واحد من أصحابها، وكان أوّل رجل في تاريخ الإنسانيّة عند هذا العالم المسيحيّ هو محمّد بن عبد الله، قال مسوّعًا اختياره: «إنّ اختياري محمّدًا ليكون الأوّل في قائمة أهمّ رجال التاريخ قد يدهش القرّاء، لكنّه الرجل الوحيد في

التاريخ كلّه الذي نجح أعلى نجاح على المستويين الدينيّ والدنيويّ، فهناك رُسل وحكماء بدأوا برسالات عظيمة، ولكنُّهم ماتوا دون إتمامها كالمسيح في المسيحيّة.. أو شاركهم فيها غيرهم، أو سبقهم فيها غيرهم، أو سبقهم إليها سواهم كموسى في اليهوديّة، ولكنّ محمّدًا هو الوحيد الذي رسالته الدينيّة كاملة، وتحدّدت كلّ أحكامها، وآمنت بها الشعوب بأسرها في حياته؛ لأنَّه أقام إلى جانب الدين دولة جديدة، ووحد القبائل المختلفة في شعب متقدّم، والشعوب في أمّة متحضّرة، ووضع لها كل أسس حياته، ورسم أمور دنياها، ووضعها في موضع الإنطلاق إلى العالم.. أيضًا في حياته».

ثمّ يضيف المؤلّف المسيحيّ إلى ذلك: «إنّ معظم الذين غيروا التاريخ ظهروا في قلب أحد المراكز الحضاريّة في العالم.. ولكنّ محمّدًا هو الوحيد الذي نشأ في بقعة من صحراء جرداء مجرّدة تمامًا من كلّ مقوّمات الحضارة

والتقدّم، ولكنّه جعل من البدو البسطاء المتحاربين قوّة معنويّة هائلة قهرت بعد ذلك إمبراطوريّات فارس وبيزنطية وروما المتقدّمة بما لا يقاس. وفي تاريخ الغزو في كلّ مكان وزمان يكون الغزو عسكريًا، ولكنّ الرسالة المحمّديّة جعلت معظم البلاد التي فتحها خلفاؤه عربًا تمامًا، وتغيّرت لغةً ودينًا وقوميّة، وثبت ذلك واستقرّ بما ليس له مثيل في تاريخ الفتح في العالم».



## محمّد 🍇 الوسيلة

قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱبْتَغُوّاْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ (١).

إنّها دعوة قرآنيّة بابتغاء وسيلة إلى الله تعالى، أي بالتقرُّب إليه من خلال تلك الوسيلة.

ولم يكتفِ القرآن بالدعوة فقط، بل عرض في قصص الأنبياء عَيْنَ لا ما يدل على وقوع التوسّل بهم واتخاذهم وصلةً للتقرُّب إلى الله تعالى، ففي حكاية الله تعالى عن أبناء نبيّ الله يعقوب عَلَيْنَ في حينما أرادوا أن يتوبوا إلى الله تعالى ﴿وَجَاءُوۤ أَبَاهُمُ عِشَاءَ يَبُكُون ﴾ (٢) و ﴿قَالُواْ يَنَأَبَانَا الله تعالى ﴿وَجَاءُوٓ أَبَاهُمُ عِشَاءَ يَبُكُون ﴾ (٢) و ﴿قَالُواْ يَنَأَبَانَا الله تعالى ﴿وَجَاءُوٓ أَبَاهُمُ عِشَاءَ يَبُكُون ﴾ (٢) و ﴿قَالُواْ يَنَأَبَانَا الله تعَلْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَا خَلِطِينَ ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسَّتَغُفِرُ لَكُمُ

سورة المائدة، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ١٦.

## رَبِي إِنَّهُ وهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ (١).

وسبب مجيئهم إلى نبيّ الله، وتوسّلهم به هو موقع قرب النبيّ في من ربّه وذوبانه فيه، فالتقرُّب به هو تقرُّب من الله تعالى، فكلّما كان مقام القرب من الله أعلى، كلّما كان التوسّل بصاحب هذا المقام أنجع وسيلة في التقرُّب من الله تعالى.

### محمّد على الأقرب إلى الله

بما أنّ الإنسان الأكمل من بين الخلق، والأقرب منهم جميعاً إلى الله تعالى هو خاتم الأنبياء محمّد كان التوسّل به إلى الله عزَّ وجلَّ أفضل توسّل. لذا دعا الله تعالى العاصين الظالمين لأنفسهم أن يأتوا إلى رسول الله على، ويتقرّبوا به؛ ليفتح الله لهم أبواب الرحمة، قال تعالى: ﴿ وَلُو أَنَّهُمُ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَاستَغْفَرُواْ اللّهَ وَاستَغْفَرُ اللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ اللّهَ وَاللّهَ وَاللّهُ الرّبِيمَا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآيتان ٩٧-٩٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٦٤.

### كيف نتوسّل برسول الله ﷺ؟

في سيرة الرسول الأكرم في حوادث عديدة يعلم فيها النبيّ الأعظم في كيفيّة التوسّل به نذكر منها نماذج وردت في كتب أهل السُنّة:

ا- في سنن ابن ماجة، وهو من الصحاح الستة الثابتة عند أهل السنة، عن عثمان بن حنيف أنه قال: إن رجلاً ضرير البصر أتى النبي فقال: ادع الله لي أن يعافيني. فقال في: «إن شئت أخرت لك، وهو خير. وإن شئت دعوت فقال: أدع. فأمره أن يتوضأ، فيحسن وضوءه. ويصلي ركعتين. ويدعو بهذا الدعاء «اللهم! إني أسألك، وأتوجه إليك بمحمد نبي الرحمة، يا محمد، إني قد توجهت بك إلى ربي في حاجتي هذه لتقضى. اللهم! فشفعه في (۱).

٢- في وفاء الوفا عن أنس بن مالك قال: «لمّا ماتت فاطمة

<sup>(</sup>۱) القزوينيّ، محمّد، سنن ابن ماجة، تحقيق محمّد فؤاد عبد الباقي، (لا، ط)، بيروت، دار الفكر، (لا، ت)، ج١، ص٤٤١، ج٤، ص١٣٨.

بنت أسد دخل عليها رسول الله ، فجلس عند رأسها فقال: رحمك الله يا أمّي بعد أمّي، وذكر ثناءه عليها وتكفينها ببرده. قال: ثمّ أمر رسول الله ، فحفروا قبرها، فلمّا بلغوا اللحد حفره رسول الله يده، وأخرج ترابه بيده، فلمّا فرغ دخل رسول الله ، وأخرج ترابه بيده، فلمّا فرغ دخل رسول الله ، فاضطجع فيه، ثمّ قال ؛ الله الذي يحيي ويميت وهو حيّ لا يموت، اغفر لأمّي فاطمة بنت أسد، ووسّع عليها مدخلها بحقّ نبيّك والأنبياء الذين من قبلي ، (۱).

٣- في فتح الباري ورد أنّ سواد بن قارب أنشد أمام رسول
 الله شخ قصيدته التي أفصح فيها عن كون الرسول
 الأكرم شخ وسيلة إلى الله تعالى، ولم ينكر شخ عليه
 ذلك، ففي هذه القصيدة:

وأشهدُ أنَّ اللهُ لا ربَّ غيرُه وأنَّكَ مأمونٌ على كلِّ غائب

<sup>(</sup>۱) الكجوري، محمّد باقر، الخصائص الفاطمية، ط۱، (لا،م)، انتشارات الشريف الرضي، ۱۲۸۰ش.هـ، ۲۶، ص۱۰۶.

وأنّك أدنى المرسَلين وسيلةً إلى الله ِ ابنَ الأكرمين الأطايبِ فمُرنا بما يأتيك يا خيرَ مرسَلٍ وإن كان فيما فيه شيبُ الذوائبِ وكنُ لي شفيعاً يومَ لا ذو شفاعةً سواكَ بمغنِ عن سوا دَبنِ قاربِ

### التوسّل بالرسول الأكرم ﷺ بعد وفاته

أوضح القرآن الكريم أنّ الموت لا يمثّل نهاية للإنسان، ولا إعلاناً لملفّ مؤجّل إلى يوم القيامة، بل هو باب الانتقال إلى عالم برزخيّ بين هذه الدنيا ويوم القيامة، وفيه يحيا كلّ من محض الإيمان في نعيم، وكلّ من محض الكفر في عذاب.

والدليل على ذلك:

١ - قوله تعالى وهو يتحدّث عن آل فرعون: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ
 عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِيَّا ۚ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوٓا عَالَ فِرْعَوْنَ
 أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾ (١). فمن الواضح أنّ حديث العذاب

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٤٦.

هو قُبُل يوم القيامة حيث يوجد غدو وعشي، وهما ظاهرتان بسبب الشمس التي تتكوّر يوم القيامة.

٢- قوله تعالى، وهو يتحدّث عن الشهداء: ﴿ وَلَا تَعْلَمُ الشّه اللّهِ أَمْ وَتُلا يَلُمُ اللّهِ أَمْ وَتُلا يَلُمُ اللّهِ أَمْ وَتُلاً عَلَمُ اللّهِ أَمْ وَتُلاً عَلَمُ اللّهُ عَند رَبِهِم يُرْزَقُونَ ۞ فَرِحِينَ بِمَا ءَاتَاهُمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبُشِرُونَ بِاللّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّن كَلْفِهم أَلّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (١).

إنّ الحديث في هذه الآية الكريمة هو عن رزق مباشر، وليس مستقبليًّا، وعن استبشار فعليّ بلحوق الرفاق الذين ما يزالون يخوضون ابتلاء الحياة الدنيويّة.

ومَنَ أولى من رسول الله الله المه الحياة البرزخيّة الكريمة؟

إنّ رسول الله في إيماننا حيّ حياةً أقوى من حياتنا، وأرقى منها، وأكمل من كلّ حياة في عالم الإمكان، لذا نحن نسلّم عليه في الصلاة بصورة المخاطب الحاضر،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآيتان ١٦٩-١٧٠.

فنقول بعد التشهد: السلام عليك يا رسول الله، ورحمة الله وبركاته.

وعليه، فإنّ المجيء إلى رسول الله والله الله وفاته هو كالمجيء إليه في حياته الدنيويّة، فقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمُ الرّسُولُ إِذْ ظّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاّءُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرّسُولُ إِذْ ظّلَمُواْ أَللّهَ تَوَّابًا رَحِيمًا ﴾ (١) هي دعوة للمذنبين أن يجيئوا إلى رسول الله والله الله الله بعد وفاته، كما كانوا يأتون إليه في حياته الدنيويّة، وهذا ما أكّده الرسول الأكرم والله في فيما ورد عنه: «من زارني بعد وفاتي كان كمن زارني في حياتي» (١). وفي الإطار ذاته ورد عنه والله عشراً، وزاره عشرة وفاتي، وسلّم عليّ، رددتُ عليه السلام عشراً، وزاره عشرة من الملائكة يسلّمون عليه» (١).

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) المجلسى، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٩٧، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٢) السبحاني، جعفر، في ظل أصول الإسلام، (لا،ط)، قم، مؤسّسة الإمام الصادق السبحاني، ١٤١٠هـ، ص٢٥٨.

### التوسّل عند أئمّة أهل السنّة

وهذه العقيدة كما يؤمن بها الشيعة، كذلك يؤمن بها أئمّة كبار من فقهاء أهل السنّة ومحدّثيهم ممّا جعل جلّ المسلمين يؤمنون بها ويمارسونها في سلوكهم، وهذا يظهر من خلال ملاحظة الشواهد الآتية:

ا- ورد أنّ المنصور سأل إمام المذهب المالكيّ «مالك بن أنس» عن كيفيّة زيارة رسول الله في والتوسّل به...قائلاً: «يا أبا عبد الله، أستقبل القبلة، وأدعو، أم أستقبل رسول الله في فقال: لم تصرف وجهك عنه، وهو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم في إلى الله تعالى يوم القيامة؟ بل استقبله، واستشفع به، فيشفعك الله، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَّلَمُوۤا أَنفُسَهُم ﴾ (١) (٢).

٢- روى البيهقي أن رجلاً كان يتردد إلى عثمان بن عفان
 في حاجة له، وكان عثمان لا يلتفت إليه، ولا ينظر في

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) القاضى عياض، الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ج ٢، ص ٤١.

حاجته، فلقي الرجل عثمان بن حنيف، فشكا إليه ذلك، فقال له عثمان ابن حنيف: ائت الميضأة، فتوضًأ، ثمّ ائت المسجد، فصل ركعتين، ثمّ قل: «اللهمّ إنّي أسألك وأتوجّه إليك بنبينا محمّد نبيّ الرحمة، يا محمّد، إنّي أتوجّه بك إلى ربّي، فيقضي حاجتي. وتذكر حاجتك، ورح إليّ حتّى أروح معك، فانطلق الرجل، فصنع ذلك، فضُنبت حاحته»(۱).

### أهل البيت عينية والتوسّل بالرسول الأكرم عي

كثرت الأحاديث التي يتوسّل بها أئمّة أهل البيت المَّيِّلِ برسول الله الله الله ويعلّمون ذلك لشيعتهم، ومن ذلك:

١- ما ورد عن أمير المؤمنين علي علي علي الله كان يقول في دعائه: «... بحق محمد وآل محمد عليك، وبحقك العظيم عليهم، أن تصلّي عليهم كما أنت أهله، وأن تصلّي علي نبيّك وآل نبيّك، وأن تعطيني أفضل ما

<sup>(</sup>۱) المباركفوريّ، محمّد، تحفة الآخوندي، ط١، بيروت، دار الكتب العلميّة، ١٤١٠هـ، ج١٠، ص ٢٤.

أعطيت السائلين من عبادك الماضين من المؤمنين، وأفضل ما تعطي الباقين من المؤمنين، (١).

٢- ما رُوي عن الحارث بن المغيرة قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيْ يقول: ﴿إِيّاكُم إِذَا أَرَاد أَن يَسَأَلُ أَحدكم ربّه شيئًا من حوائج الدنيا حتى يبدأ بالثناء على الله عز وجلّ والمدحة له، والصلاة على النبيّ هُ ثمّ يَسأَلُ الله حوائجه» (١).

<sup>(</sup>١) المجلسيّ، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٩٥، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج٩٠، ص ٢١٤.



### محمّد 🍇 الشفيع

قال الله تعالى مخاطبًا سيّد بني البشر محمّد بن عبد الله:

﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَي ﴾ (١).

وورد أنّ أمير المؤمنين عَلَيْتُلا ِ سأل أصحابه:

«أَيّهُ آية في كتاب الله أرجى عندكم؟

فقال بعضهم: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءً ۗ (٢).

قال عَلَيْتَكِلِمِّ: «حسنةٌ، وليست إيّاها».

فقال بعضهم: ﴿وَمَن يَعْمَلُ سُوّءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُو ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾(٢) قال عَلَيْتُ لِإِدُ:

<sup>(</sup>١) سورة الضحى، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١١٠.

«حسنةٌ، وليست إيّاها».

فقال بعضهم: ﴿قُلُ يَعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمُ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ﴾(١).

قال عَلَيْتُلَارِّ: «حسنةٌ، وليست إيّاها».

فقال بعضهم: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمُ ذَكُرُواْ ٱللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ أُوْلَتَبِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةُ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ أُوْلَتَبِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةُ مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجُرُى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجُرُى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجُرُ ٱلْعَمِلِينَ ﴾ (٢).

قال عَلَيْتُلَاِّ: «حسنة، وليست إيّاها».

ثمّ أحجم الناس، فقال عَلَيْكُلا: «ما لكم يا معشر المسلمين؟ (»

قالوا: لا والله، ما عندنا شيء.

فقال عَلِيَّالِمْ: «سمعت رسول الله ﷺ يقول: أرجى

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآيتان ١٣٥ - ١٣٦.

آية في كتاب الله: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفَى ٱلنَّهَارِ وَزُلَفَا مِّنَ ٱلْيُلِّ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذُهِبُنَ ٱلسَّيِّاتِ ذَالِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّكِرِينَ ﴾ (١). وقال: «يا عليّ، والذي بعثني بالحقّ بشيرًا ونذيرًا، إنّ أحدكم ليقوم إلى وضوئه، فتساقط عن جوارحه الذنوب، فإذا استقبل الله بوجهه وقلبه لم ينفتل عن صلاته وعليه من ذنوبه شيء كما ولدته أمّه، فإن أصاب شيئًا بين الصلاتين، كان له مثل ذلك، حتّى عدّ الصلوات الخمس... (٢).

يبدو أنّ الإمام عليّاً عَلَيْكُ يسأل عن الآية الأرجى في مقام الاستحقاق لا التفضّل، فإنّ ثواب الله تعالى، وإنّ كان كلّه بحسب الواقع هو تفضُّلًا ومناً من الله تعالى، إلاّ أنّ الله تعالى أخذ على نفسه أن يعطي ثوابًا على بعض الأعمال، وبما أنّ وعد الله تعالى واجب منه عزّ وجلّ؛ لأنّه

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) المجلسيّ، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٧٩، ص ٢٢٠.

إذا وعد وفى، فإنّه يُطلق على تفضّله بالمصطلح العقائديّ «الاستحقاق».

وهناك مصطلح آخر هو «التفضّل» الذي يعني ما يعطيه الله تعالى من ثواب وعطاء زائدًا على ذلك الاستحقاق.

على أساس معنى التفضّل هذا، ورد أنّ بشر بن شريح البصريّ سأل الإمام الباقر عَلَيْتُلاِنَّ: «أَيَةُ آية في كتاب الله أرجى» قال عَلَيْتُلانَ: «ما يقول فيها قومك» قال: يقولون: (هُ قُلُ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقُنطُواْ مِن رَّمُةِ ٱللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

قال عَلَيْتُلارُ: «لكنّا، أهل البيت، لا نقول ذلك».

قال بشر: فأيّ شيء تقولون فيها؟

قال عَلَيْتُلِارُ: نقول: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ٓ ﴾ (٢) «الشفاعة، والله الشفاعة» (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الضحى، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) المجلسى، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٨، ص٥٧.

#### معنى الشفاعة

الشفاعة من الشفّع الذي هو في مقابل الوتر، فهي تعني الانضمام لأجل المعونة، وهي في الاستعمال العرفيّ تعني تدخّل شخص لدى آخر بهدف تحصيل غرض كالمسامحة في حقّ أو حكم ثابت في عاتق شخص ثالث.

### الشفاعة في القرآن الكريم

وقد أورد القرآن الكريم نوعين من الشفاعة:

الأولى: شفاعة باطلة تتضمّن معنى الشرك، من قبيل قول المشركين عن الأصنام: ﴿هَلَوُّلَاءِ شُفَعَلَوُّنَا عِندَ النَّالِيِّ ﴾(١).

وبطلان هذه الشفاعة واضح؛ باعتبار أنّ المشركين اعتقدوا أنّ في الأصنام تدبيرًا وتأثيرًا مستقلاً عن الله تعالى، بحيث إنّهم يؤثّرون فيه تعالى، وهذا خلاف التوحيد، بل إنّ القرآن الكريم أنكر كلّ شفاعة مستقلة عنه تعالى قال

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ١٨.

عز وجلّ: ﴿وَٱتَّقُواْ يَوْمَا لَّا تَجُزِى نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْعًا وَلَا يُقْبِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفْعَةُ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلُّ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾(١).

الثانية: شفاعة صحيحة، وهي شفاعة الله تعالى، قال عز وجلّ: ﴿ قُل لِللَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ۗ (٢).

وقد صرّح القرآن الكريم بأنّ هناك من يشفّعه الله تعالى، فقال عزّ وجلّ: ﴿لَّا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ الله تعالى هم ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَٰنِ عَهْدَا﴾ (٢)، فهؤلاء يأذن الله تعالى لهم بالشفاعة، قال تعالى: - ﴿يَوْمَبِذِ لَّا تَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنُ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَٰنُ وَرَضِى لَهُ قَوْلًا ﴾ (٤)، وقال عزَّ وجلَّ: ﴿وَلاَ تَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ وَإِلّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ (٥)، وقال عزَّ وجلَّ: ﴿وَلاَ تَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ وَإِلّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ (٥)، وقال سبحانه: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلّا بِإِذْنِهِ عِندَهُ وَإِلّا بِإِذْنِهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآبة: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

#### المأذونون بالشفاعة

وقد صرّح الكتاب العزيز بأنّ الشفاعة المأذون بها تعطى لأصناف منهم:

١- الملائكة: قال تعالى: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِى شَفَاعَتُهُمُ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأُذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴾ (١).

٢- الشهداء بالحقّ: قال تعالى: ﴿ وَلَا يَمُلِكُ ٱلَّذِينَ يَدُعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعُلَمُونَ ﴾ (٢). من دُونِهِ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعُلَمُونَ ﴾ (٢). ولا شك أن من الذين يشهدون بالحق الأنبياء عَلَيْتِهِ والأوصياء عَلَيْتِهِ ، فعن رسول الله على: «ثلاثة يشفعون إلى الله يوم القيامة فيشفعهم: الأنبياء ثمّ العلماء ثمّ الشهداء (٣).

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) المجلسيّ، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٩٧، ص١٢.

#### لمن يشفع هؤلاء؟

يجيب القرآن الكريم: ﴿ وَلَا يَشَفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ (١).

### من هم الذين ارتضى الله؟

ورد عن رسول الله ﷺ: «إنّما شفاعتي لأهل الكبائر من أمّتي، فأمّا المحسنون فما عليهم من سبيل»<sup>(٢)</sup>.

وورد عن ابن عمير عن الإمام موسى بن جعفر الكاظم عَلَيْ عَن الإمام علي عَلَيْ قال: «سمعت رسول الله عن يقول: شفاعتي لأهل الكبائر من أمّتي...»، فسأل ابن أبي عمير الإمام الكاظم عَلَيَ الله يقول ولا يشفعون كيف تكون الشفاعة لأهل الكبائر، والله يقول ولا يشفعون كيف تكون الشفاعة لأهل الكبائر، والله يقول ولا يشفعون إلا لمن ارتضى، ومن يرتكب الكبائر لا يكون مرتضى به؟ فقال عَلَيْ الله وندم عليه، وقد قال النبي الكبائل كفى بالندم عليه، وقد قال النبي الكلامي بمؤمن، معنى مؤمن يرتكب دنباً الا توبة... ومن لم يندم على دنب يرتبكه فليس بمؤمن،

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، محمّد، الآمالي، ص٥٦.

ولم تجب له الشفاعة، وكان ظالماً، والله تعالى ذكره يقول: ﴿مَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ (١)(٢).

وفي السياق نفسه ورد في كتاب الكافي عن الإمام جعفر الصادق في رسالة كتبها إلى أصحابه، قال عَلَيْكُلان: «من سرّه أن تنفعه شفاعة الشافعين عند الله، فليطلب إلى الله أن يرضى عنه» (٢).

#### شفاعة محمّد عليه

وقد خصّ الله تعالى الأنبياء والعلماء والشهداء بمقام الشفاعة مكافأة لهم ولإبراز كرامتهم عند الله تعالى وأمام الناس. وبما أنّ رسول الله هو سيّد النبيّين وأفضل المرسلين فبه هي يكون افتتاح الشفاعة يوم القيامة.

ورد في تفسير قوله تعالى: ﴿ عَسَىٰۤ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمْدَا ﴾ (٤) عن الإمام الكاظم عَلَيْتُ ﴿ : «يقوم الناس يوم

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) الشيرازي، ناصر، الأمثل، ج١، ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمّد، الكافي، ج٨، ص١١.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٧٩.

القيامة مقدار أربعين عامًا، ويؤمر الشمس فيركب على رؤوس العباد، ويلحمهم العرق، ويؤمر الأرض لا تقبل من عرقهم شيئًا، فيأتون آدم عَلَي لللهُ ، فيتشفعون منه، فيدلهم على نوح عَلَيْتُلِيرٌ ، ويدلهم نوح عَلَيْتُلِيرٌ على إبراهيم عَلَيْتُلِيرٌ ، ويدلهم ايراهيم عَلَيِّلا على موسى عَلَيَّلا ويدلهم موسى غَلْسَنُلارُ على عسى غَلْسَلارُ، ويدلهم عيسى غَلْسَلارُ فيقول: عليكم بمحمّد خاتم البشر، فيقول محمّد ﷺ: أنا لها، فينطلق حتى يأتى باب الجنَّة، فيدقُّ، فيقال له: من هذا؟ والله أعلم، فيقول: محمّد، فيقال: افتحوا له، فإذا فتح الباب استقبل ربِّه(١) فيخرّ ساجدًا، فلا رفع رأسه حتَّى يُقال له: تكلُّم وسل تعط، واشفع تُشفَّع، فيرفع رأسه، ويستقبل ربّه فيخرُّ ساجدًا، فيقال له مثلها، فيرفع رأسه حتى إنه ليشفع من قد أحرق بالنار. فما أحد من الناس يوم القيامة في جميع الأمم أوجه

<sup>(</sup>١) المراد استقبال الحضرة الإلهيّة، لا بمعنى التجسيم، وأنّ الله تعالى في مكان فإنّ الله تعالى منزّه عن ذلك.

من محمّد هُ ، وهو قول الله تعالى: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُّحُمُودًا﴾ (١)(٢).

اللهم نسألك شفاعة محمّد الله معمّد الله من العالمين

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) المجلسيّ، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٨، ص ٤٩.

# فهرس المصادر والمراجع

١. القرآن الكريم.

١

#### الأمين، محسن:

أعيان الشيعة، تحقيق حسن الأمين، (لا، ط)،
 بيروت، دار التعارف، (لا، ت).

ابن طاووس، عليّ:

- ٣. إقبال الأعمال، تحقيق جواد القيومي الأصفهاني،
   ط١، (لا،م)، مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤١٤هـ.
   ابن شهر آشوب، محمد:
- مناقب آل أبي طالب، (لا، ط)، النجف الأشرف، المكتبة الحيدرية، ١٣٧٦هـ.

#### ابن حنبل، أحمد:

٥. مسند أحمد، (لا، ط)، بيروت، دار صادر، (لا، ت).

#### ابن فارس، أحمد:

٦. معجم مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام هارون،
 (لا.ط)، قمّ، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ١٤٠٤هـ.
 ابن كثير، إسماعيل:

- ٧. البداية والنهاية، تحقيق علي شيري، ط١، بيروت،
   دار إحياء التراث العربي، ١٩٨٨م.
- ٨. السيرة النبوية، تحقيق مصطفى عبد الواحد،
   (لا،ط)، بيروت، دار المعرفة، ١٩٧٦م.

#### ب

#### بحر العلوم، محمّد:

٩. الفوائد الرجالية، ط١، طهران، مكتبة الصادق،
 ١٣٦٣هـش.

#### البحرانيّ، يوسف:

الحدائق الناضرة، تحقيق محمد تقي الإيرواني، (لا،ط)،
 قمّ، مؤسسة النشر الإسلاميّ، (لا،ت).

البروجرديّ، حسين:

جامع أحاديث الشيعة، (لا،ط)، قمّ، (لا،ن)،
 ١١٠هـ.

۵

الداماد، محمّد:

١٢. اثنا عشر رسالة، طبعة حجرية، (لا،ن)، (لا،ت).

\_

الرضيّ:

١٢. تلخيص البيان في مجازات القرآن.

الريشهريّ، محمّد:

۱۱. میزان الحکمة، تحقیق ونشر دار الحدیث، ط۱،(لا،م)، ۱٤۱٦هـ.

١٥. الصحيفة السجّاديّة، تحقيق الأبطحي، قمّ، مؤسّسة الإمام المهديّ، ١٤١١هـ.

;

زين الدين، محمّد:

١٦. مسكن الفؤاد، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت
 ١٤٠٧ قم، ١٤٠٧هـ.

زين العابدين، الإمام علي بن الحسين عَلَيْتَ لِإِرْ.

الزبيدي، محمّد مرتضى:

تاج العروس من جواهر القاموس، (لا.ط)،
 بیروت، دار مکتبة الحیاة، (لا.ت).

7

الحاكم النيسابوريّ، أبو عبد الله:

۱۸. المستدرك، تحقيق يوسف المرعشليّ، (لا، ط)،
 بيروت، دار المعرفة، (لا، ت).

الحرّ العامليّ، محمّد حسن

١٩. وسائل الشيعة، تحقيق ونشر مؤسّسة آل
 البيت شَيْتِ لا لإحياء التراث، ط٢، قم، ١٤١٤ هـ.

خ

الخزاز القمّي، عليّ:

۲۰. كفاية الأثر، تحقيق عبد اللطيف الحسيني الكوهكمرى الخوئى، قم، بيدار، ١٤٠١هـ.

سی

السبحانيّ، جعفر:

٢١. في ظل أصول الإسلام، (لا،ط)، قمّ، مؤسّسة الإمام الصادق عَلَيتَ الله الدام.

ش

الشيرازيّ، ناصر مكارم:

٢٢. الأمثل في تفسير القرآن، ط٢، قمّ، مدرسة الإمام أمير المؤمنين عَلَيتَ للله ت).

ص

الصدوق، محمّد:

٢٣. المقنع، (لا،ط)، مؤسسة الإمام الهادي، ١٤١٥هـ.
٢٤. الخصال، تحقيق عليّ الغفاريّ، (لا،ط)، قمّ، جماعة المدرّسين، ١٤٠٣هـ.

٢٥. الأمالي، ط١، قمّ، مؤسّسة البعثة، ١٤١٧هـ.

#### ط

#### الطبرسيّ، الفضل:

77. مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق هاشم الرسولي المحلاتي وفضل الله اليزدي الطباطبائي، ط١، بيروت، ١٩٨٦م.

#### الطوسيّ، محمّد:

- ٢٧. الأمالي، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية، ط١، قمّ، دار الثقافة، ١٤١٤هـ.
- ٢٨. التبيان، تحقيق أحمد قصير، مكتب الإعلام الإسلامي، ط١، ١٤٠٩هـ.
- ٢٩. الخلاف، تحقيق جماعة من المحققين، (لا،ط)،قمّ، مؤسسة النشر الإسلاميّ، ١٤٠٧هـ.

#### ۶

### عيًّاض، أبو الفضل:

۳۰. الشفا بتعریف حقوق المصطفی، (لا،ط)، بیروت،دار الفکر، ۱۹۸۸م.

العسقلاني، أحمد:

٣١. لسان الميزان، ط٢، بيروت، مؤسسة الأعلمي،١٩٧١م.

ف

الفتّال النيسابوري، محمّد:

٣٢. روضة الواعظين، (لا، ط)، قمّ، (لا، ت).

ق

القرطبيّ، محمّد:

٣٣. الجامع لأحكام القرآن، (لا، ط)، بيروت، دارإحياء التراث العربيّ، ١٩٦٥م.

القزوينيّ، محمّد:

٣٤. سنن ابن ماجة، تحقيق محمّد فؤاد عبد الباقي، (لا،ط)، بيروت، دار الفكر، (لا، ت).

اک

الكجوري، محمّد باقر:

٣٥. الخصائص الفاطميّة، ط١، انتشارات الشريف

الرضيّ، (لا،م)، ١٣٨٠ش.

كاشف الغطاء، جعفر:

٣٦. كشف الغطاء، (لا، ط)، قمّ، مهدوي، (لا،ت).

الكلينيّ، محمّد:

٣٧. الكافي، تحقيق عليّ أكبر الغفاريّ، ط٤، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٦٥هـ.

م

المباركفوريّ، محمّد:

.٣٨. تحفة الآخونديّ، ط١، بيروت، دار الكتب العلميّة،

الميرزا النّوري:

٣٩. خاتمة المستدرك، تحقيق ونشر مؤسّسة آل البيت عَلَيْتَ لِللهِ، ط١، قمّ، ١٤١٦.

المجلسيّ، محمّد باقر:

٤٠. بحار الأنوار، تصحيح محمّد مهدي الخرساني،
 (لا، ط)، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٩٦هـ.

ن

النيسابوريّ، مسلم:

١٤. صحيح مسلم، (لا. ط)، بيروت، دار الفكر، (لا. ت).

الهنديّ، علاء الدين:

21. كنز العمال، تحقيق بكري حيّاني وصفوة السقا، (لا،ط)، بيروت، مؤسّسة الرسالة، ١٩٨٩م.

الفهرس

# الفهرس

| o        | لمقدَّمة                |
|----------|-------------------------|
| <b>V</b> | محمّد بن عبد الله 🎎     |
| ٧        | .السيرة المختصرة.       |
| ٧        | ١ – والداه              |
| V        | ٢- ولادته               |
| V        | ٣- نشأته                |
| ۸        | ٤- زواجه من خديجة       |
| ٩        | 0- بعثته                |
| 1 *      | ٦- بداية دعوته          |
| 1 •      | ٧– دعوة الأقربين        |
| 11       | ٨– الدعوة العامّة       |
| ١٢       | ٩– بيعة العقبة الأولى   |
| ١٣       | ١٠ - يعة العقبة الثانية |

| ۱۳  | ١٢ – معجزة الإسراء                  |
|-----|-------------------------------------|
| ۱٤  | ١٣– الهجرة من مكّة                  |
| ١٥  | ١٤ – في قبا                         |
| ١٥  | ١٥– في المدينة                      |
| ١٦  | ١٦– المؤاخاة بين المسلمين           |
| ١٦  | ١٧– الوثيقة الوطنيّة                |
| ١٦  | ١٨ – حروب النبيّ ﷺ                  |
| ۱۷  | أ- معركة بدر                        |
| ۱٧  | ب- معركة أحُد                       |
| ۱۸  | ج- معركة الخندق                     |
| ۱۹  | د- معركة خيبر                       |
| ۲۱  | ١٩ – صلح الحديبية                   |
| 44  | ٢٠– فتح مكّة                        |
| 22  | ٢١- الدعوة النبويّة إلى خارج الحجاز |
| 7 £ | ٢٢- حِجَّة الوداع                   |
| 70  | ۲۲– رحیل رسول الله ﷺ                |

الفهرس

| <b>*</b> V | محمّد 比 الشعيرة                     |
|------------|-------------------------------------|
| ۲۸         | ١- محمّد ﷺ في القرآن                |
| ۲۸         | ٢- محمّد ﷺ في الأذان والإقامة       |
| ۲۸         | ٣- محمّد ﷺ في الصلاة                |
| ۲۹         | ٤- الصلاة على محمّد ﷺ               |
| ۳۰         | ٥- تسمية الأبناء باسم محمّد ﷺ:      |
| ارة۲۱      | ٦- عدم مسّ اسم محمّد ﷺ من دون طه    |
| ۳٥         | محمّد ﷺ الحبيب                      |
| ٤٧         | محمّد 🍰 الرحمة                      |
| ٤٧         | أ– الرحمة ف <i>ي و</i> جود <i>ه</i> |
| ٤٨         | ب-الرحمة بالذين آذو <i>ه</i>        |
| O •        | ج- الرحمة بأهل الكتاب               |
|            |                                     |
| ٥١         | د- الرحمة للحيوان                   |
|            | د- الرحمة للحيوان                   |
| ۰۱         |                                     |

| ٥٤         | ب- ظهوره لخاتم القرآن بمكّة    |
|------------|--------------------------------|
| ٥٤         | ج- شفاعته يوم القيامة          |
| ۰۷         | محمّد ﷺ الوحدة                 |
| ٦٧         | محمّد ﷺ الإنسانيّة             |
| <b>v</b> 9 | محمّد ﷺ القدوة                 |
| ۸٠         | أ- معيار الاقتداء              |
| ۸١         | ب- أنواع الاقتداء              |
| ۸۳         | ج-أولويَّة الاقتداء            |
| ۸٥         | القدوة الأولى                  |
| ٩١         | محمّد ﷺ المجاهد                |
| ۹۱         | شرّع الله الجهاد               |
| ۹۳         | أ- الروحيّة الجهاديّة          |
| ۹۳         | ب- الجهوزيّة القتاليّة الدائمة |
| ۹۳         | ج- القتال في المواقع المتقدّمة |
| ۹٤         | د- الثبات في ميدان المعركة     |
| ٩٤         | هـ- الحضانة الأقوى للمحاهدين   |

الفهرس

| ٩٥         | أ- زرع الروحيّة الجهاديّة        |
|------------|----------------------------------|
| ۹٦         | ب- الدعوة إلى التدرّب على القتال |
| ۹٦         | ١ – الفروسيّة                    |
| <b>4</b> V | ٢– الرماية                       |
| ٩٧         | ج- الحثّ على صناعة الأسلحة       |
| ٩٨         | أ- البرّ والبحر                  |
| ٩٨         | ب- المرابطة على الثغور           |
| ۹۹         | ج- الحرس في سبيل الله            |
| ١٠٠        | أ– الدعم الماليِّ                |
| ١٠٠        | ب– الدعم اللوجستيّ               |
| ١٠١        | ج- الدعم الإعلاميّ               |
| ١٠١        | د– الدعم التواصليّ               |
| ١٠٣        | محمّد ﷺ الفاتح                   |
| 110        | محمّد ﷺ الوسيلة                  |
| 170        | محمّد ﷺ الشفيع                   |
| 187        | فهرس المصادر والمراجع            |
| 108        | عدد للمؤلف                       |

## صدر للمؤلف

- ١. حقيقة الجفر عند الشيعة، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- حقيقة مصحف فاطمة عند الشيعة، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر. حائز على جائزة أفضل كتاب لعام ٢٠٠٣م، في مهرجان الولاية الدوليّ في إيران.
- ٣. ولاية الفقيه، بين البداهة والاختلاف، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر. رسالة ماجستير حازت على درجة ممتاز، مع التنويه والتوصية بالنشر.
- دروس في علم الدراية، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر. معتمد في المناهج الدراسية الحوزوية.
- ٥. وليال عشر (من وحي عاشوراء)، بيروت، بيت السراج
   للثقافة والنشر.

٦. برقية الحسين عَلَيْتُلا ، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.

#### مترجم إلى الإنكليزية والفرنسية:

The Telegram of Hussein (pbuh).

Le Télégramme d'Al-Houssein (Qu'Allah le salue).

- ٧. وأتممناها بعشر (من وحي عاشوراء)، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- ٨. المسائل المصطفاة في أحكام الطهارة والصلاة فوز دو ايغواسو.
  - ٩. أحكام النساء. فوز دو ايغواسو.
    - ١٠. التبليغ من وحي التجربة، قمّ.
- Paulo em busca da verdade .۱۱ («باوثو» الباحث عن الحقيقة باللغة البرتغالية).
- Assalat» A ORACAO NO ISLAM .١٢ (الصلاة في الإسلام باللغة البرتغالية).

صدر للمؤلف صدر للمؤلف

۱۳. مختصر الواجبات في الإسلام (DEVERES NO ISLAM)

- ١٤. خيوط القبعة، بيروت، دار الصفوة.
- ١٥. حائك القبعة (الإمام السيد عبد الحسين شرف الدين)،
   بيروت، دار الصفوة.
- 17. التكفير، ضوابط الإسلام وتطبيقات المسلمين، دار الأمير للثقافة والعلوم.
- ١٧. قافلة البشرية، من سفينة نوح إلى دولة المهدي الله المهدي السراج للثقافة والنشر.
- ۱۸. هذا رسول الله هيئ، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
   (بين يدى القارىء).
- 19. محاضرات في الثقافة الإسلامية بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.

### مجموعة يسألونك، وتضم:

٢٠. يسألونك عن الله، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.

They ask you about Allah.

Ils t'interrogent à propos Allah.

٢١. يسألونك عن الأنبياء علي ، بيروت، بيت السراج للثقافة
 والنشر.

#### مترجم إلى الإنكليزية والفرنسية:

They ask you about prophets

Ils t'interrogent sur les prophetes

٢٢. يسألونك عن الأئمة ﷺ، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.

They ask you about Imams.

ils t'interrogent sur les imams

٢٣. يسألونك عن الوليّ، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
 مترجم الى الانكليزية

They Ask You about the Waliy (Guardian)

صدر للمؤلف صدر للمؤلف

٢٤. يسألونك عن التقليد، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.

They ask you about Imitation.

Il t'interrogent sue le Taqlid.

٢٥. يسألونك عن الموت والبرزخ، بيروت، بيت السراج للثقافة
 والنشر.

#### مترجم إلى الإنكليزية:

They ask you about Death & the Barrier (The Call for Departure)

٢٦. يسألونك عن القيامة، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.

#### مترجم إلى الإنكليزية والفرنسية:

They Ask You about Resurrection

Ils t'interrogent sur la resurrection

#### مجموعة تعارفوا، وتضم:

٢٧. دليل العروسين بين الخطوبة والزفاف، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.

#### مترجم إلى الإنكليزية:

Bride & Bridegroom Manual From Engagement to Marriage

- ٢٨. سعادة الزوجين في ثلاث كلمات، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- ٢٩. ٣ حقوق لحياة زوجية ناجحة، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- ٣٠. كيف تجعل ولدك صالحًا؟ بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- ٣١. كيف نتواصل مع الناس؟ بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- ٣٢. كيف نبني مجتمعًا أرقى؟ بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- ٣٣. آية الوصايا العشر، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.

صدر للمؤلف مدر للمؤلف

## مجموعة يزكّيهم، وتضم:

- ٣٤. ميزان السير والسلوك، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- ٣٥. برنامج السير والسلوك، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
  - ٣٦. هكذا تكون سعيدًا، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر. مترجم إلى الإنكليزية: Finding Happiness.
- ٣٧. كيف ترجع كما ولدتك أمك؟ بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- ٣٨. شهر الله آدابه مناسباته أولياؤه، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
  - ٣٩. لا تَقرَبُوا، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.
- ٠٤٠ كيف نتواصل مع الله، بيروت، بيت السراج للثقافة والنشر.

يمكنك تصفح جميع هذه الكتب وغيرها على موقع سراج القائم الله www.sirajalqaem.com